
        
            
                
            
        

    


Ấn Quang Đại Sư Khai Thị  

Tại Phoá Hội Hộ Quốc Tức Tai Ở Thượng Hải 

Nguyên Văn: Thượng Hải Hộ Quốc Quốc Tức Tai Pháp Ngữ 

Chuyển Ngữ: Bửu Quang Tự Đệ Tử Liên Hương 

Giảo chánh và nhuận sắc: Tịnh Nghiệp nhân Minh Tiến & Huệ Trang  

  

---o0o--- 

 Nguồn  

 http://www.tangthuphathoc.net 

 Chuyển sang ebook 25-5-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.co m 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphaponli ne.org 

  

---o0o--- 

 Mục Lục 

DUYÊN KHỞI 

LỜI TỰA TỰ ĐỀ 

LỜI TỰA CHO TÁC PHẨM ẤN QUANG ĐẠI SƯ KHAI THỊ LỤC 

TRIỆT NGỘ ĐẠI SƯ KHAI THỊ 

THƯỢNG HẢI HỘ QUỐC TỨC TAI PHÁP HỘI PHÁP NGỮ 

Ngày thứ nhất : Niệm Phật, ăn chay là căn bản để hộ quốc tức tai 

Ngày thứ hai : Bàn về nhân quả báo ứng và sự giáo dục trong gia đình 

Ngày thứ ba : Trần thuật nguyên lý nhân quả và nêu sự thực làm chứng 

Ngày thứ tư : Giảng về nhân quả lớn lao để thành Phật và lược giải Tứ Liệu Giản 

Ngày thứ năm : Giải thích sơ lược về giáo nghĩa Lục Tức của tông Thiên Thai, kiêm 

giảng về việc ăn chay, phóng sanh 

Ngày thứ sáu : Dùng Chân Ðế và Tục Ðế để phá trừ kiến chấp và trần thuật những 

chuyện linh cảm gần đây 

Ngày thứ bảy : Giảng về tội đại vọng ngữ và những sự như đại hiếu trong nhà Phật, trí 

tri cách vật, thật thà niệm Phật v.v… 

Ngày thứ tám : Pháp hội đã viên mãn, giảng Tam Quy, Ngũ Giới và các nghĩa lý trọng 

yếu dành cho người niệm Phật 

PHỤ LỤC 

1. Pháp ngữ khai thị của lão pháp sư khi từ Thượng Hải trở về chùa Linh Nham 

2. Một lá thư gởi khắp 

3. Ba điều quan trọng nhất lúc lâm chung  (Lâm chung tam đại yếu) 

4. Sớ trùng tu ao phóng sanh chùa Cực Lạc ở Nam Tầm 

  

---o0o--- 

DUYÊN KHỞI 

Nhân  đọc  được  cuốn  sách  nhỏ  này  vào  năm  2002,  chúng  tôi  thật  cảm 

kích trước tấm lòng ưu thời mẫn thế từ bi vô lượng của tổ Ấn Quang nên đã 

gắng  gượng  chuyển  ngữ sang  tiếng  Việt  vào  tháng  Tư  năm  2003,  như  một 

món quà nhỏ dành riêng cho liên hữu Vạn Từ, ngõ hầu đáp tạ những khuyến 

tấn chí tình của anh dành cho mạt nhân trên những bước chập chững “uống 

mật gấu” bon chen chuyển ngữ những tác phẩm Tịnh Độ vì lòng tham pháp, 

tiếc  pháp.  Nguyên  bản  mạt  nhân  sử  dụng  khi  ấy  là  ấn  bản  của  Hoa  Tạng 

Tịnh  Tông  Học  Hội.  Trong  tháng  Mười  năm  2006,  qua  một  lần  điện  đàm 

cùng  pháp  sư  Ngộ  Sanh,  sư  cô  cho  biết  pháp  sư Ngộ  Hạnh  đang  giảng  tác 

phẩm này, và sư cô có nhã ý muốn in bản dịch này thành sách, đồng thời gởi 

tặng  ấn  bản  mới  nhất  do  Đài  Nam  Tịnh  Tông  Học  Hội  ấn  hành.  Nhân  đó, 

mạt  nhân  so  sánh  hai  ấn  bản,  nhận  thấy  tuy  hai  ấn  bản  có  những  chỗ  đại 

đồng  tiểu  dị,  nhưng  lời  văn  trong  bản  Đài  Nam  Tịnh  Tông  Học  Hội  gọn 

gàng  hơn,  tinh  xác  hơn,  văn  phong  cũng  gần  gũi  với  cách  viết  trong  Ấn 

Quang Văn Sao hơn, nên mạt nhân đã sửa lại bản dịch cũ cho khớp với bản 

Đài  Nam  Tịnh  Tông  Học  Hội  (với  hy  vọng  bản  dịch  này  sẽ  là  phần  tham 

khảo  cho  băng  giảng  của  pháp  sư  Ngộ  Hạnh);  đồng  thời  sửa  lỗi  chánh  tả, 

đính chính  những sai sót, cũng  như “diễn  nôm”  một số thuật  ngữ Hán  Việt 

không thông dụng và thêm một số chú thích (theo lời dạy của pháp sư Ngộ 

Sanh). Một  hai đoạn bị  lược bỏ trong ấn  bản của Đài Nam  Tịnh Tông  Học 

Hội, nhưng theo ngu ý là rất quan trọng thì chúng tôi vẫn giữ nguyên theo ấn 

bản của Hoa Tạng Tịnh Tông Học Hội. Chúng tôi cũng tự tiện đưa thêm vào 

phần  phụ  lục  bài  văn  khuyên  phóng  sanh  của  đại  sư trích  từ bộ  Ấn  Quang 

Tăng Quảng Chánh Biên Văn Sao nhằm bổ sung ý nghĩa lời giảng của đại sư 

trong ba  ngày đầu tiên của  pháp  hội. Ngưỡng  mong, tập sách dịch  vụng  về 

thô  thiển  này  sẽ  đem  lại  đôi  chút  lợi  ích  nhỏ  nhoi  cho  những  sơ  cơ  Tịnh 

nghiệp hành nhân như chúng tôi. 

Trân trọng cảm tạ các đạo hữu Minh Tiến và  Huệ Trang đã dành  nhiều 

công sức giảo duyệt bản dịch này. Nếu việc làm tùy tiện, táo tợn này có chút 

phần công đức nào, đều xin hồi hướng về lịch đại phụ mẫu sư trưởng, hiện 

tiền  phụ  mẫu  sư  trưởng,  cừu  gia  oán  đối  và  các  liên  hữu  cùng  pháp  giới 

chúng sanh đều được hội ngộ nơi cõi Cực Lạc thanh lương. 

Ngày mồng Một tháng Mười Một năm 2006, 

Bửu Quang Tự đệ tử Liên Hương kính gh 

---o0o--- 

LỜI TỰA TỰ ĐỀ 

Ấn  Quang  tôi  là  một  ông  Tăng  phàm  tục  ở  Tây  Tần1  chỉ  biết  đến  cơm cháo, trăm sự không làm được điều gì; túc nghiệp sâu nặng đến nỗi trời phải 

quở trách. Mới sanh được sáu tháng đã  mắc bệnh  mắt, trong suốt  một trăm 

tám  mươi  ngày  không  mở  nổi  mắt.  Ngoại  trừ  lúc  ăn,  ngủ  ra,  thường  khóc 

suốt  ngày  đêm.  Nhờ  thiện  lực  xưa,  may  còn  được  thấy  ánh  mặt  trời,  cũng 

may mắn lắm! Ðến tuổi thiếu niên2 đọc sách, lại bị hãm vào vực xoáy báng 

Phật  của  Trình,  Chu,  Âu,  Hàn3  .  Từ  đấy,  hằng  ngày  chuyên  chí  bác  Phật, 

nghiệp tướng lại hiện, bệnh tật triền miên. Tận lực nghĩ ngợi, suy xét cặn kẽ 

mới biết lỗi đó; năm hai mươi mốt tuổi, xuất gia làm Tăng. Nhân thấy Tăng 

chúng có kẻ chẳng như pháp nên phát nguyện chẳng trụ trì chùa miếu, chẳng 

thâu đồ đệ, chẳng hóa duyên4 , chẳng cùng ai kết xã lập hội. Hơn năm mươi năm chẳng đổi chí ban đầu, sống  lẩn quất5 gần Ngô Môn. Ðầu tháng Chín, 

Lý Sự Trưởng (hội trưởng) hội Phật Giáo Trung Quốc là pháp sư Viên Anh, 

các  vị  lãnh  tụ  của  Bồ  Ðề  Học  Hội  như  cư  sĩ  Khuất  Văn  Lục  v.v…  thấy 

Quang tuổi cao, ngỡ tôi có chút tâm đắc, nào hay tôi chỉ biết húp cháo nuốt 

cơm,  họ thỉnh  tôi khi pháp  hội Tức  Tai  Hộ Quốc khai  mạc, sẽ đến đất  Hỗ6  

diễn thuyết. Cố từ chẳng được, chỉ  đành đem điều  [mình  hiểu biết] lầm  lạc 

bù đắp sự lầm lạc7 . 

Ðến kỳ,  mỗi  ngày ông Ðặng  Huệ  Tải  và  hai ba  vị cư sĩ ở  Vô  Tích  đều 

dùng  máy thu âm  [thu  lại],  nghe băng chép ra,  mang  đến  xin tôi  giám định 

để ấn hành. Bản sao lục này [so với lời giảng] có vài điểm sai khác đôi chút. 

Nhưng bản sao của ông Ðặng chép chữ to, nên tôi dựa theo đó, sửa đổi, tóm 

tắt lại. Cảo bản8 này bậc thông huệ chẳng cần xem đến, còn ai ngu độn như 

Ấn  Quang  tôi  mà  lại  muốn  ngay  trong  đời  này  kết  liễu  đại  sự  sanh  tử  và 

muốn trị tâm, trị thân, trị gia, trị quốc, nhưng chẳng biết bắt đầu từ đâu, xem 

đến cảo bản này, họa chăng có điều bổ ích vậy. 

Trọng Ðông năm Bính Tý, Dân Quốc 25 (1936), Thích Ấn Quang đề 

---o0o--- 

LỜI TỰA CHO TÁC PHẨM ẤN QUANG ĐẠI SƯ KHAI THỊ 

LỤC9 

Thế gian biến loạn do đâu? Nói gọn một lời: Do tâm tham - sân - si của 

chúng  sanh  tạo  nên  mà  thôi.  Tâm  tham  thuận  theo  sự  hưởng  thụ  vật  chất 

càng  tăng trưởng  mãnh  liệt,  hễ có chút  gì  chẳng toại  ý  liền  ganh đua  ngay. 

Nếu  vẫn  chẳng  toại  ý  liền  có  công  kích,  chiếm  đoạt,  đấu  đá  khiến  cho  tử 

vong, tai nạn đi theo. [Bởi đó] dịch lệ đói kém theo đó [xảy ra], hết thảy tai 

họa theo đó [phát khởi]. Lửa sân hừng hực, cả thế giới cháy sạch thành tro. 

Chỉ  mình  đức  Như  Lai  ta  xiển  dương  sự  thật  Khổ,  Không  để  trị  lòng 

tham của chúng sanh, hoằng dương tông chỉ từ bi để trị lòng sân của chúng 

sanh. Ngài lại dạy pháp  môn Tịnh Ðộ để chỉ dạy chúng sanh con đường lìa 

khổ hưởng vui, phương tiện vượt ngang ra khỏi tam giới. Là Phật tử, tin vào 

thể tánh bình đẳng của pháp giới, hiểu rõ tướng trạng nhân - quả, khổ - vui, 

biết công dụng tự - tha (ta - người), cảm - ứng, khởi vô duyên đại từ, đồng 

thể  đại  bi,  ngày  nào  nỗi  khổ  của  chúng  sanh  chưa  trừ  thì  ngày  đó  trách 

nhiệm  của  kẻ  thất  phu  chưa  tận,  nên  trong  ngày  ấy,  các  sự  nghiệp  thỉnh 

pháp,  tùy  học,  sám  hối,  cúng  dường  chưa  thể  ngưng  nghỉ  được.  Tông  chỉ 

kiến lập pháp hội Hộ Quốc Tức Tai của Bồ Ðề Học Hội và các hội viên đã 

giống  như thế,  mà  lão pháp sư Ấn Quang  phó  hội diễn thuyết cũng do bổn 

hoài ấy. Ðạo lý Hộ Quốc Tức Tai nào phải cầu nơi khác đâu! 

Nếu ai nấy chẳng làm các điều ác thì những sự tổn hại chúng sanh đều sẽ 

chẳng  ai  làm,  tham  - sân  chẳng  đủ  để  tạo  thành  tai  họa  vậy!  Ai  nấy  có  thể 

vâng làm các điều thiện thì hết thảy những việc lợi ích chúng sanh không gì 

là  chẳng  làm,  quốc  gia  ắt  đạt  đến  cảnh  bình  trị  vậy!  Ai  nấy  có  thể  tu  hạnh 

Tịnh Ðộ thì sẽ tự tịnh ý mình. Một niệm niệm Phật thì một niệm tương ứng 

với  bi  tâm  của  đức  Di  Ðà.  Niệm  niệm  niệm  Phật  thì  niệm  niệm  tương  ứng 

với bi tâm của đức Di Ðà. Tịnh niệm tiếp nối, tham - sân tự trừ. Nếu thật sự 

được như thế thì Sa Bà chính là Tịnh Ðộ, còn lo chi cõi nước chẳng yên, tai 

nạn chẳng dứt nữa ư? Yếu nghĩa trong những lời khai thị nhiều phen của Ðại 

Sư chẳng ngoài điểm này. Nguyện ai đọc đến cuốn Ngữ Lục này sẽ tin nhận, 

vâng làm theo. Ðọc rồi mới biết trong đạo lý Hộ Quốc Tức Tai, hễ buông bỏ 

pháp môn Tịnh Ðộ thì còn pháp nào thích hợp nữa! 

Mùa Ðông năm Bính Tý, Phật Giáo Tịnh Nghiệp Xã kính đề tựa 

---o0o--- 

TRIỆT NGỘ ĐẠI SƯ KHAI THỊ 

Một là tin hễ có sanh ắt có tử, khắp cả thiên hạ từ xưa đến nay chưa hề 

có ai tránh khỏi. 

Hai là tin nhân mạng vô thường, hơi thở ra tuy còn, hơi hít vào khó giữ, 

một hơi thở hít chẳng vào thì đã thành đời sau. 

Ba  là  tin  đường  luân  hồi  hiểm  trở,  một  niệm  lầm  lạc  liền  đọa  nẻo  ác. 

Ðược thân người như đất đọng trên móng tay, mất thân người như đất trong 

đại địa. 

Bốn  là  tin  nẻo  khổ  dài  lâu,  một  phen  chịu  báo  trong  tam  đồ  là  cả  năm 

ngàn kiếp, biết khi nào mới ló đầu ra nổi! 

Năm là tin lời Phật chẳng hư dối, vầng mặt trời,  mặt trăng đây làm cho 

còn rơi rụng được, núi chúa Diệu Cao còn làm cho khuynh động được, chứ 

lời chư Phật chẳng hề sai khác. 

Sáu  là  tin  thật có Tịnh Ðộ  giống  hệt  như Sa  Bà  hiện tại,  hiện  hữu  rành 

rành. 

Bảy là tín - nguyện liền sanh, nay mình đã nguyện thì nay mình sẽ sanh. 

Kinh đã giảng rõ, nào dối ta đâu! 

Tám  là  tin  [vãng] sanh  rồi  sẽ  chẳng  thoái,  cảnh  thù  thắng,  duyên  mạnh 

mẽ, tâm thoái chuyển chẳng khởi. 

Chín là tin một đời thành Phật, thọ mạng vô lượng, việc gì chẳng xong! 

Mười là tin pháp vốn duy tâm. Duy tâm có hai nghĩa: cụ (có đủ tất cả) và 

tạo (tạo ra tất cả). Các pháp [vừa nói] như trên tâm ta sẵn đủ, đều do tâm ta 

tạo ra. 

Do tin lời Phật thì tạo thành bốn pháp sau (tức là từ điều 5 đến điều 8); 

chẳng tin lời Phật chỉ tạo ra bốn điều trước (điều 1 đến điều 4). Vì thế tin sâu 

lời  Phật  là  tin  sâu  tự  tâm;  tu  Tịnh  nghiệp,  đầy  đủ  mười  thứ tín  tâm  này  thì 

sanh về Lạc Ðộ như đưa bằng khoán lấy về vật xưa, nào khó khăn gì! 

Tháng 7 năm Giáp Tý, Nột Ðường Ðạo Nhân viết. 

---o0o--- 

THƯỢNG HẢI HỘ QUỐC TỨC TAI PHÁP HỘI PHÁP NGỮ 

Ấn Quang pháp sư giảng giải 

Đặng Huệ Tải thuộc Phật Giáo Nhật Báo ghi chép 

 Ngày thứ nhất : Niệm Phật, ăn chay là căn bản để hộ quốc tức 

 tai 

Ấn Quang vốn là một ông Tăng tầm thường, vô tri, vô thức, chỉ biết đến 

cơm  cháo,  chỉ  biết  niệm  Phật  dăm  câu,  tuy  sống  uổng  thời  gian  hơn  bảy 

mươi năm, nhưng tuyệt chẳng hề triệt để nghiên cứu Phật pháp. Pháp hội Hộ 

Quốc Tức Tai lần này, các vị kèo nài tham gia, vì tình nghĩa chẳng từ khước 

được. Vả lại, đây là chuyện quan hệ đến phước lợi quốc gia mà cũng là trách 

nhiệm tôi phải tận lực nên tôi chẳng nề mình hiểu biết sơ sài vụng về đến dự 

pháp hội này. Ðiều tôi giảng hôm nay trọn chẳng phải là lý luận cao sâu gì, 

chỉ  là  thuật  lại  phương  pháp  căn  bản  để  “hộ  quốc  tức  tai”.  Còn  về  ý  nghĩa 

quan trọng của pháp hội lần này, ngày mai sẽ bàn đến. 

Mục  đích  của  pháp  hội  lần  này  là  hộ  quốc  tức  tai10  .  Làm  sao  mới  đạt 

được mục đích này? Tôi cho rằng phương pháp căn bản là Niệm Phật vì sát 

kiếp và hết thảy tai nạn đều do ác nghiệp của chúng sanh chiêu cảm. Nếu tất 

cả mọi người đều niệm Phật thì nghiệp này sẽ xoay chuyển được. Nếu chỉ có 

một ít người niệm Phật thì nghiệp ấy cũng có thể giảm nhẹ. Pháp môn Niệm 

Phật tuy là vì cầu sanh Tịnh Ðộ, liễu thoát sanh tử mà lập ra, nhưng sức tiêu 

trừ  nghiệp chướng của  nó quả thật cũng cực kỳ  lớn  lao. Người chân chánh 

niệm  Phật  trước  hết  ắt  phải  giữ  vẹn  đạo  nghĩa,  tận  hết  bổn  phận,  ngăn  dứt 

lòng  tà,  giữ  lòng  thành11  ,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện. 

Cần nhất là phải hiểu rõ nhân quả, tự hành, dạy người hành. Hiện tại không 

thánh,  không  hiếu,  khinh  miệt  đạo,  phế  luân  thường,  giết  cha,  chung  vợ 

v.v… bao tà thuyết đều là do bọn Tống Nho bài bác nhân quả - luân hồi đến 

nỗi sanh ra ác quả  này. Nếu  như ai cũng  hiểu rõ đạo lý  nhân quả thì chẳng 

một ai dám xướng lên những thuyết sai lầm ấy cả. Trong thế gian, người tốt 

hoàn toàn chẳng biến đổi rất ít, kẻ xấu hoàn toàn chẳng biến đổi cũng rất ít; 

đa số là kẻ lúc thượng, lúc hạ, khi tốt, khi xấu, cho nên giáo hóa là điều khẩn 

yếu nhất vậy. Khổng Tử nói:  “Duy hạ trí dữ hạ ngu bất di”  (Chỉ bậc thượng 

trí và kẻ hạ ngu là chẳng thay đổi). Chỉ cần ra sức giáo hóa thì không một ai 

là chẳng thể khiến họ đổi ác theo lành, buông dao đồ tể, ngay lập tức thành 

Phật.  Chỉ  là  do  nơi  con  người  tin  tưởng,  nghĩ  nhớ,  tận  lực  mà  hành  thôi. 

Ngày nay xã hội Trung Quốc sở dĩ loạn lạc rối ren đến như thế này chính là 

do  không  được  giáo  hóa;  nhưng  giáo  hóa  phải  bắt  đầu  từ  lúc  còn  nhỏ,  như 

hay nói:  “Giáo phụ sơ lai, giáo nhi anh hài”  (Dạy con từ thuở còn thơ, dạy 

vợ từ thuở ban sơ mới về). Nếu lúc nhỏ chẳng dạy, đến lúc lớn khó lòng lay 

chuyển.  Vì  sao?  Tập  tánh  (thói  quen)  đã  thành,  không  cách  chi  thay  đổi 

được.  Vì  thế,  người  niệm  Phật  cần  phải  chú  ý  giáo  dục  con  cái  mình  trở 

thành  người tốt,  giữ tấm  lòng tốt,  nói  lời tốt, làm  việc tốt. Nếu ai cũng  làm 

được như thế thì tai nạn tự tiêu, quốc gia cũng giữ được hưởng phước bình 

trị dài lâu12 . 

Chân lý mầu nhiệm căn bản của pháp môn Niệm Phật nằm trong ba kinh 

Tịnh  Ðộ.  Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  của  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  dạy: 

[Niệm Phật] chính là hạnh nguyện căn bản chẳng thể thiếu khuyết. Vì Thiện 

Tài đã viên mãn tâm Thập Tín13 , tham học với tỳ-kheo Ðức Vân, được Ngài 

dạy  cho  pháp  môn  Niệm  Phật,  liền  nhập  vào  Sơ  Trụ14  ,  phần  chứng  Pháp 

Thân.  Từ  đấy,  ông  tham  học  với  hơn  năm  mươi  vị  thiện  tri  thức,  hễ  nghe 

xong liền chứng, từ Nhị Trụ đạt đến Thập Ðịa là bốn mươi địa vị. Tối hậu, ở 

chỗ Phổ Hiền Bồ Tát, được nghe Ngài khai thị, được sức oai thần gia bị, sở 

chứng ngang với ngài Phổ Hiền, ngang với chư Phật, liền thành Ðẳng Giác 

Bồ Tát. Sau đó, Phổ Hiền Bồ Tát dùng mười đại nguyện vương dẫn dắt quy 

hướng Cực Lạc, khuyến khích, cổ vũ Thiện Tài và Hoa Tạng hải chúng nhất 

trí tinh tấn  hành trì, cầu sanh  Tây Phương  Cực  Lạc thế giới  hầu  mong  viên 

mãn  Phật  Quả.  Vì  thế,  biết  rằng:  Pháp  môn  Niệm  Phật,  tự  phàm  phu  thuở 

ban đầu cũng có thể chứng nhập được, mà rốt cục đến bậc Ðẳng Giác cũng 

chẳng thể vượt ra ngoài nổi. Thật là pháp môn Tổng Trì trên thành Phật đạo, 

dưới  giáo  hóa  chúng  sanh,  thành  thỉ,  thành  chung15  của  mười  phương  tam 

thế hết thảy chư Phật. Vì thế, pháp môn này được chín giới cùng hướng về, 

mười  phương  chung  tán  thán,  ngàn  kinh  cùng  xiển  dương,  vạn  luận  đều 

tuyên thuyết. 

Phàm  là  người  học  Phật  thì  có  một  việc  nên  chú  ý  là  rất  cần  kiêng  ăn 

mặn  vì  ăn  mặn  sẽ  tăng  trưởng  cơ  duyên  giết  hại.  Con  người  cùng  hết  thảy 

động  vật  cùng  sanh  trong  vòng  trời  đất,  tâm  tánh  vốn  là  bình  đẳng,  chỉ  vì 

nhân duyên ác nghiệp đến nỗi hình thể sai khác quá xa. Nếu đời này quý vị 

ăn thịt chúng nó, đời mai sau chúng nó sẽ ăn thịt quý vị. Oan oan tương báo 

(oán  hờn  báo  đền  mãi),  cơ  duyên  giết  chóc  đời  đời  chẳng  có  lúc  nào  kết 

thúc.  Nếu  như  ai  ai  cũng  ăn  chay  được  thì  sẽ  vun  bồi  tâm  từ  bi  của  chính 

mình, tránh khỏi cơ duyên giết hại. Nếu không, dù cho niệm Phật, nhưng chỉ 

lo sướng miệng, vui bụng, ăn đẫy thức tanh hôi, có được lợi ích thật sự nhờ 

học Phật đâu16! 

Hơn  nữa,  người  đời  nay  ưa  nói  Thiền  Tịnh  Song  Tu.  Xét  đến  cùng  cái 

gọi  là  Song  Tu  đó  chỉ  là  khán  câu   “người  niệm  Phật  là  ai?”   Ðấy  là  chú 

trọng  tham cứu, chẳng ăn  nhập  gì đến  việc sanh  Tín phát  nguyện cầu  vãng 

sanh  của  Tịnh  Ðộ  cả,  rõ  ràng  là  hai  chuyện  [khác  biệt]!  Thêm  nữa,  Thiền 

Tông  nói:   “Minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật”   là  nói  đến  đương 

nhân đích thân thấy được chính nơi tâm vốn sẵn đủ Phật tánh. Mật Tông nói: 

 “Ngay  thân  này  thành  Phật”   (tức  thân  thành  Phật)  tức  là  ngay  thân  này 

được giải thoát sanh tử thì đó là “thành Phật”. Nếu vội hiểu những lời đó có 

nghĩa  là  [ngay  chính  nơi  thân  này]  có  thể  thành  tựu  được  vị  Phật  vạn  đức 

đầy đủ, phước huệ viên mãn thì lầm to, lầm to mất rồi! 

Bởi  lẽ,  “kiến  tánh  thành  Phật”   của  Thiền  Gia  là  [sở  chứng] của  địa  vị 

đại  triệt,  đại  ngộ.  Nếu  đoạn  được  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc17  trong  tam  giới 

mới có thể  liễu sanh thoát tử.  “Tức thân thành  Phật”  của Mật  Tông chẳng 

qua là nói về địa vị mới liễu thoát sanh tử. Ðịa vị đó là bậc A La Hán trong 

Tiểu Thừa đã liễu sanh tử, bậc Sơ Tín trong Viên Giáo đã đoạn Kiến Hoặc, 

bậc Thất Tín đoạn Tư Hoặc rồi mới giải quyết xong sanh tử. Bậc Thất Tín và 

A La Hán tuy cùng liễu sanh tử nhưng thần thông, đạo lực khác xa nhau vời 

vợi. Bát Tín, Cửu Tín, Thập Tín phá được Trần Sa Hoặc18, cho đến Thập Tín 

Hậu  Tâm  phá  một  phẩm  Vô  Minh,  chứng  một  phẩm  Tam  Ðức  bí  tạng19  , 

nhập  vào  Sơ  Trụ,  thành  bậc  Pháp  Thân  Ðại  Sĩ.  Trải  qua  Thập  Trụ,  Thập 

Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Ðịa,  Ðẳng  Giác  là  bốn  mươi  mốt  địa  vị  rồi 

mới  chứng  nhập  địa  vị  Phật.  Lịch  trình  còn  lâu  xa  như thế  đó,  làm  sao  mà 

một  bước  vọt  đến  nơi  ngay  cho  được?  Người  tu  Tịnh  Ðộ  đã  sanh  về  Tây 

Phương  liền  liễu  sanh  tử  thì  cũng  là   “tức  thân  thành  Phật” ,  nhưng  Tịnh 

Tông chẳng nêu cái thuyết tiếm phận20 ấy. Ðem so với việc thuần cậy vào tự 

lực  của  nhà  Thiền  thì  sự  khó  -  dễ  thật  là  sai  khác  một  trời  một  vực.  Kính 

mong các vị dự hội suy nghĩ chín chắn điều này21 . 

---o0o--- 

 Ngày thứ hai : Bàn về nhân quả báo ứng và sự giáo dục trong 

 gia đình 

Ngày  hôm qua  giảng  về pháp  môn  Tịnh Ðộ, hôm  nay  giảng  về  ý  nghĩa 

của pháp hội Hộ Quốc Tức Tai. Muốn nói đến “hộ quốc tức tai” thì trước hết 

phải biết là “hộ quốc” (giữ gìn đất nước) như thế nào? “Tức tai” (dứt trừ tai 

nạn) như thế nào? Là vì muốn đạt đến mục đích22 ấy, có hai biện pháp: Một 

là lâm thời, hai là bình thời. Nếu lúc bình thường có thể ăn chay niệm Phật 

để cầu hộ quốc tức tai thì cố nhiên có công đức vô hạn; mà lúc lâm thời, dốc 

lòng thành  kính cầu  nguyện  giữ  yên đất  nước, dứt bặt  tai  nạn cũng có  hiệu 

lực  tương  đương;  nhưng  vẫn  chẳng  bằng  lúc  bình  thời  mọi  người  hộ  quốc 

tức tai thì  hay  hơn.  Bởi  lẽ,  nếu bình thời  mọi  người ăn chay  niệm  Phật, do 

nguyện lực tiếp nối nên tà khí tiêu trừ, chánh khí tăng trưởng, ai nấy giữ tấm 

lòng tốt, nói lời tốt, làm việc tốt thì tự nhiên quốc gia được bảo vệ, tai ương 

tự tiêu vậy. 

Sách xưa có ghi:  “Thánh nhân bất trị dĩ bệnh, trị vị bệnh; bất trị dĩ loạn, 

 trị vị loạn” (Thánh  nhân chẳng trị  lúc đã bệnh, trị  lúc chưa bệnh; chẳng trị 

lúc đã loạn, trị từ lúc chưa loạn). Bởi lẽ, đã loạn thì trị khó ổn, trị từ lúc chưa 

loạn  thì  dễ  an.  Phàm  trị  quốc  giống  như  trị  bịnh,  có  cách  trị  nơi  ngọn,  có 

cách  trị  nơi  gốc.  Trị  bệnh  là  trị  khi  đã  loạn.  Nếu  cầu  lấy  hiệu  quả  nhanh 

chóng, tức là đau đầu trị bệnh đầu, đau đùi trị bệnh đùi, [tức là] trị cái ngọn 

vậy23. Cái ngọn đã lành, sau đấy mới lại trị cái gốc khiến cho khí huyết lưu 

thông trọn khắp, khỏe khoắn, sảng khoái. Gốc đã lành bệnh thì tự nhiên tinh 

thần phấn chấn, mới có thể hăng hái ra sức. 

Hiện thời, quốc gia nguy nan đã đến mức ngàn cân treo sợi tóc. Tôi cho 

rằng hiện tại trị quốc thì phải trị cả ngọn lẫn gốc. Cách kiêm trị không chi tốt 

bằng niệm Phật, ăn chay, kiêng giết, phóng sanh và hiểu sâu xa lý nhân quả 

trong ba đời. Kiếp vận hiện tại của thế giới, những tai nạn chúng ta phải chịu 

đựng đều là do ác nghiệp quá khứ chiêu cảm đến nỗi nhận lấy khổ quả hiện 

thời. Do đó, biết rằng: Những ác nghiệp này là do ác nhân trong quá khứ tạo 

thành; muốn tránh khổ quả phải dứt khổ nhân. Quá khứ đã gieo khổ nhân thì 

chỉ niệm Phật, sám hối mới có thể tiêu trừ được nổi. Hiện tại nếu chẳng gieo 

khổ nhân nữa thì tương lai sẽ khỏi phải chịu khổ quả. Khổ nhân là gì? Là ba 

độc tham, sân, si. Thiện nhân là gì? Giúp vật lợi người. Nếu ai nấy hiểu rõ lẽ 

nhân quả thì chẳng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, tai họa sẽ chẳng 

từ đâu mà khởi lên được nữa! Chỉ vì người đời nay chẳng hiểu lý nhân quả 

nên lắm mối tư dục (ham muốn được sở hữu riêng tư) đầy ắp dạ, không điều 

ác  nào  chẳng  làm,  chỉ  biết  có  ta,  chẳng  biết  có  ai  khác.  Nào  biết  lợi  người 

chính là lợi mình, hại người còn tệ hơn hại mình! 

Vì thế,  hằng  ngày, tôi thường bảo:  “Nhân quả là đại căn bản để thánh 

 nhân  trị  thiên  hạ,  để  Như  Lai  độ  chúng  sanh.  Bỏ  nhân  quả  mà  bàn  đến 

 chuyện trị quốc bình thiên hạ khác gì níu cây tìm cá, tôi chưa từng thấy ai 

 có thể tìm được cả!”  Phật dạy:  “Dục tri tiền thế nhân, kim sanh thọ giả thị. 

 Dục  tri  lai  thế  quả,  kim  sanh  tác  giả  thị”   (Muốn  biết  nhân  đời  trước,  xem 

quả  báo  đời  này.  Muốn  biết  quả  mai  sau,  xem  việc  làm  đời  này).  Nếu  như 

những điều mình tạo tác đời này đều là việc ác, đời sau chắc chắn bị quả ác! 

Nếu  những  hành  vi  đời  này  đều  là  việc  lành  thì  đời  sau  nhất  định  hưởng 

thiện quả! 

Kinh Dịch chép:  “Tích thiện chi gia, tất hữu dư khánh. Tích bất thiện chi 

 gia, tất hữu dư ương”  (Nhà tích thiện ắt sự vui có thừa, nhà chất chứa điều 

chẳng lành, tai ương ắt có thừa). Kinh Thư chép:  “Tác thiện, giáng chi bách 

 tường.  Tác  bất  thiện,  giáng  chi  bách  ương”   (Làm  lành,  trăm  điều  tốt  lành 

giáng xuống. Làm việc chẳng lành, trăm tai ương đổ xuống). Lý ấy hệt như 

lý  nhân quả của đức Phật ta đã  giảng. Chữ  “dư”  đã  nói đó chính  là tàn dư 

của chánh báo, chứ không phải là chánh báo. Chính người ấy trong đời sau 

tự  mình  hưởng thụ, nên  gọi  là  “bổn khánh, bổn ương”  (điều  vui  mừng  hay 

tai ương chính), còn dư báo lan qua con cháu. Dư báo, dư ương đều là do tổ 

phụ tích chứa mà thành vậy! 

Người  đời  chẳng  biết  nhân  quả,  thường  nói  sau  khi  chết  đi  là  đã  giải 

thoát hoàn toàn, không nghĩ rằng sẽ lại có quả báo thiện - ác nữa. Ðây chính 

là  tà  kiến  về  đời  sau  sai  lầm  nhất  của  thiên  hạ  vậy.  Cần  biết  là:  Người  đã 

chết đi rồi, thần thức chẳng bị diệt. Nếu ai nấy biết thần thức chẳng diệt thì 

ắt sẽ thích làm lành. Nếu không biết thần thức chẳng diệt sẽ mặc tình phóng 

túng,  chung  của  cải,  chung  vợ,  giết  cha,  giết  mẹ,  đủ  thứ  tội  ác,  do  đấy  mà 

sanh, không điều ác  gì chẳng  làm.  Hành  vi  nghịch ác tột bực ấy  đều  là kết 

quả của tà kiến đoạn diệt mà ra! Nếu hết thảy mọi người thật sự có thể chẳng 

làm  các điều ác,  vâng  giữ các điều  lành thì  thiên  hạ thái bình,  nhân dân an 

lạc. Nhưng đấy vẫn chưa phải là biện pháp rốt ráo. Thế nào mới là biện pháp 

rốt ráo? Chính là niệm Phật cầu sanh Tây Phương, liễu sanh thoát tử, và phải 

giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, ngăn chặn điều tà, giữ lòng thành thì 

chuyển được vận nước, tiêu trừ được tai nạn. Bởi lẽ, tai nạn ngày nay đều là 

do cộng nghiệp của mọi người chiêu cảm. 

Nếu ai nấy đều có thể niệm Phật, làm lành thì chuyển được cộng nghiệp, 

tiêu được kiếp vận. Ngay trong lúc chiến cuộc nổ ra ở đất Hỗ vào ngày Hai 

Mươi Tám tháng Giêng24, những người niệm Phật được linh cảm rất nhiều. 

Bọn  họ chỉ tu  một  mình  mà còn đạt  được  sự  linh cảm  như thế,  huống  là ai 

nấy cùng tu! Vì thế, biết rằng: Do đại chúng chí thành khẩn thiết niệm Phật 

cũng có thể  vãn  hồi được tai  nạn của đất nước. Lại  như đức Quán  Thế Âm 

Bồ  Tát  dùng  ba  mươi  hai  ứng  thân  vào  trong  các  cõi  nước,  theo  tiếng  cứu 

khổ. Nếu như có thể chí thành tụng niệm thánh hiệu Quán Thế Âm thì sẽ tự 

được cảm  ứng. Những chuyện  linh cảm  xưa  nay  xem  trong các sách  vở có 

ghi chép  rất  nhiều, các vị có  thể tự tìm đọc lấy. Ngoài  những thân đã thuật 

trong phẩm Phổ Môn  “[Bồ Tát] thấy nên dùng thân nào để độ được thì liền 

 hiện thân đó cứu độ”  ra, nếu [Bồ Tát thấy] nên dùng thân núi, sông, đại địa, 

cầu bến, đường sá để hóa độ được thì Ngài cũng hiện các thân núi, sông, đại 

địa, cầu bến, đường sá… để cứu độ. 

Con người hiện tại, kẻ dấy được lòng tin ít lắm, kẻ không phát khởi lòng 

tin rất nhiều. Nếu ai nấy phát được lòng tin, lại còn có thể hành thiện thì có 

tai  vạ  nào  mà  chẳng  thể  tiêu  diệt  được?  Nhưng  lòng  tin  của  con  người  cần 

phải vun bồi từ nhỏ. Phàm là người làm cha mẹ, khi con cái còn thơ ấu, hãy 

nên  dạy  con  cái  lẽ  nhân  quả  báo  ứng,  đạo  lý  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết 

bổn phận. Nếu đợi đến lúc trưởng thành, tập tánh đã thành, khó có tác dụng 

gì! Ðiều quan trọng nhất là “thai giáo” (dạy từ trong thai). Nếu phụ nữ mang 

thai  có  thể  ăn  chay,  niệm  Phật,  làm  lành,  bỏ  ác,  mắt  chẳng  nhìn  sắc  ác,  tai 

chẳng nghe tiếng ác, thân chẳng làm việc ác, miệng chẳng thốt lời ác, khiến 

cho đứa trẻ còn trong thai đã bẩm thọ25 chánh khí khiến cho thiên tánh tinh 

thuần. Sanh ra, lại giáo hóa thêm thì không đứa nào lại chẳng trở thành thiện 

nhân. 

Xưa kia, các bà Thái Khương, Thái Nhậm, Thái Tự đức hạnh hiền thục, 

cao đẹp, giúp chồng dạy con, nên tạo nền móng cho vương nghiệp nhà Chu 

cả  tám  trăm  năm.  Ấn  Quang  thường  bảo:   “Quyền  trị  quốc,  bình  thiên  hạ, 

 hàng nữ nhân chiếm hơn quá nửa” . Bởi lẽ, trong gia đình, người chủ trì việc 

nhà đa phần  là phụ  nữ, đàn  ông thường  hay  lo  việc  ngoài. Nếu  mẹ  hiền thì 

những điều lọt vào tai, đập vào mắt của con cái trong nhà đều là những điều 

dạy dỗ của mẹ, chịu ảnh hưởng của mẹ, lợi ích ấy chẳng nông cạn. Nếu lúc 

nhỏ  để  mặc  cho  chúng  tánh  tình  quen  thói  kiêu  căng,  cho  chúng  nó  tự  do, 

tuyệt chẳng lấy chuyện hiếu đễ, trung tín, nhân quả báo ứng để giáo huấn thì 

[đến khi] khôn lớn lại càng có thể trở thành quyến thuộc của Ma Vương giết 

cha giết mẹ, chung của cải, chung vợ! Vì thế, cần phải nuôi dưỡng tâm lành 

của con cái từ lúc thơ ấu, kềm cặp nghiêm ngặt. 

Phải biết: Bọn sát nhân, phóng hỏa, không điều ác gì chẳng làm hiện tại 

đa  phần  là  do  cha  mẹ  quen  thói  nuông  chiều  kiêu  căng  mà  ra!  Thầy  Mạnh 

(Mạnh Tử) dẫu hiền cũng cần phải do bà mẹ ba lần đổi chỗ ở, nghiêm ngặt 

quản thúc mà thành, huống hồ là bọn phàm phu, tầm thường ư? Hiện tại, ai 

nấy đề xướng nam nữ bình quyền, cho đó là nâng cao nhân cách của nữ giới. 

Chẳng  biết  nam  nữ  thể  chất  không  giống  nhau,  trách  nhiệm  mỗi  giới  mỗi 

khác. Thánh  nhân cho rằng  vị trí chính đáng của nam  giới là ở ngoài, vị trí 

chính  đáng của  nữ giới  là ở bên trong. Vị  trí chính đáng ở bên trong tức  là 

chăm lo những việc bếp núc, canh cửi, giúp chồng dạy con v.v… Hiện nay 

nữ nhân đổi sang đảm nhiệm chuyện của nam giới nên những chuyện thuộc 

vị trí chính đáng của mình bị bỏ phế. Tuy mang tiếng là nâng cao nhân cách 

của nữ giới, thật ra là xô đổ nhân cách phụ nữ. Xin những bậc anh hiền của 

nữ giới ai nấy nhận thức rõ nhân cách của chính mình ở tại đâu, ngõ hầu con 

cái trong gia đình đều thành hiền thiện, thiên hạ lẽ đâu chẳng thái bình! 

Do đạo trọng yếu để trị quốc, bình thiên hạ ở tại việc giáo dục trong gia 

đình, mà việc giáo dục trong gia đình người mẹ đảm nhiệm quá nửa. Bởi lúc 

trong thai, con cái đã bẩm thụ khí chất của mẹ, lúc sanh ra lại nhìn theo oai 

nghi của mẹ, nhận sự dạy răn của mẹ, nên trở thành hiền thiện. Ðiều này tuy 

chẳng hiện hình tích26 nhưng lại là việc trọng yếu để đạt đến thái bình. Tiếc 

rằng  vĩ  nhân  các  giới  đa  số  chưa  thấy  rõ  điều  này.  Nguyện  những  bậc  anh 

hiền trong nữ giới kể từ nay hãy chú ý lời này. 

Người  đời  đều  gọi  phụ  nữ  là  Thái  Thái.  Phải  biết  ý  nghĩa  của  hai  chữ 

“thái thái” rất cao quý, to lớn. Xét ra, cội nguồn sâu thẳm của hai chữ ấy bắt 

nguồn  từ  tận  đời  Chu.  Do  Thái  Khương,  Thái  Nhậm,  Thái  Tự  đều  là  bậc 

thánh  nhân trong  nữ giới, đều có thể giúp  chồng dạy con.  Bà Thái  Khương 

sanh ra ba vị thánh nhân là Thái Bá, Trọng Ung và Quý Lịch. Bà Thái Nhậm 

sanh Văn Vương. Bà Thái Tự đẻ ra Vũ Vương và Chu Công. Ba đời bà cháu 

nữ thánh sanh ra ba đời ông cháu mấy vị thánh nhân tạo thành thời thịnh trị 

tốt đẹp  nhất  ngàn đời. Người đời sau  gọi  phụ  nữ là “thái thái”  tức  là  muốn 

đem so các bà ấy với ba bà Thái. Do đấy, hãy ngẫm xem: Thái Thái là danh 

hiệu cao quý nhất không gì hơn được nữa để xưng hô [phụ nữ]. Nữ giới cần 

phải có đức hạnh của ba bà Thái thì mới chẳng phụ bạc sự tôn xưng ấy. Rất 

mong  những  người  nữ  anh  hiền  hiện  tại  thực  hiện  chuyện  giúp  chồng  dạy 

con, khiến cho con cái mình sanh ra đều thành hiền thiện. Có thế mới chẳng 

phụ cái danh xưng tốt đẹp trên đây! 

Kế tiếp, cần phải nỗ lực ăn chay. Con người và hết thảy động vật vốn là 

bình đẳng, nỡ nào giết hại tánh mạng chúng để thỏa mãn miệng, bụng mình. 

Thân ta dao vừa cắt phải một chút liền cảm thấy đau khổ. Mới nói hoặc nghĩ 

đến đó, tim gan đau buốt, nỡ nào giết chúng ăn thịt? Huống nữa kẻ sát sanh 

ăn thịt, dễ khởi cơ duyên giết hại. Tai kiếp đao binh trong đời này đều là do 

đây  mà  phát  khởi.  Cổ  nhân  nói:   “Dục  tri  thế  thượng  đao  binh  kiếp;  đản 

 thính đồ môn dạ bán thanh”  (Muốn biết đao binh trong cõi thế, hãy nghe lò 

mổ  giữa  đêm  trường).  Thế  gian  khá  nhiều  kẻ  tuy  hiểu  rõ đạo  lý  Phật  pháp 

mà vẫn thấy kiêng giết, ăn chay là chuyện khó làm. 

Năm  Dân  Quốc  thứ  mười  (1921),  tôi  đến  Nam  Kinh  thăm  một  người 

bạn. Ông ta  mời ông Ngụy Mai  Tôn  đến  gặp tôi. Ông Ngụy tin Phật,  niệm 

Phật, nhưng bảo là chưa thể ăn chay. Tôi dặn ông hãy đọc kỹ Bài Văn Kêu 

Gọi  Tu  Bổ  Ao  Phóng  Sanh  của  chùa  Cực  Lạc  ở  Nam  Tầm  đăng  trong  bộ 

Văn Sao mấy chục lượt sẽ ăn chay được. Bởi lẽ, trong bài văn đó, trước hết 

nói  chúng  sanh  và  Phật  tâm  tánh  chẳng  hai.  Tiếp  đó,  nói  đến  bao  kiếp  làm 

cha,  mẹ,  anh,  em,  vợ,  con,  quyến  thuộc,  sanh  ra  lẫn  nhau,  làm  oan  gia  đối 

đầu của  nhau, giết chóc  lẫn  nhau. Tiếp đó, dẫn kinh  văn Phạm Võng,  Lăng 

Nghiêm, Lăng Già làm chứng. Ðọc sâu nghĩ chín, chẳng những chẳng nỡ ăn 

mà còn chẳng dám ăn nữa kia! Chưa đầy hai tháng sau, Ngụy cư sĩ liền trọn 

không ăn thịt nữa. 

Lại nữa, bà mẹ của cư sĩ Hoàng Hàm ở Thượng Hải chưa thể ăn chay lại 

còn chẳng tin ăn chay là chuyện trọng yếu trong việc học Phật. Ông Hoàng 

Hàm gởi thư hỏi cách [khuyên cho mẹ tin], tôi bảo ông sớm tối thay mẹ đối 

trước Phật sám hối nghiệp chướng. Do mẹ con thiên tánh tương quan27, nếu 

thật sự chí thành ắt có cảm ứng. Ông Hàm làm theo, hơn tháng sau, mẹ ông 

liền có thể ăn chay trường. Lúc đó bà đã tám mươi mốt tuổi, công khóa hằng 

ngày là hai vạn câu Phật hiệu, sống đến năm chín mươi ba tuổi mới mất. Tôi 

mong  từ  hôm  nay  trở  đi,  hết  thảy  đại  chúng  chú  ý  kiêng  giết,  ăn  chay  và 

khuyên cha mẹ, con cái và thân hữu của chính mình cùng nhau ăn chay. Phải 

biết  đây  cũng  là  phương  pháp  căn  bản  để  hộ  quốc  tức  tai.  Những  điều  tôi 

giảng hôm nay là ý nghĩa của hộ quốc tức tai, mà phương pháp để thực hành 

hộ quốc tức tai chính là niệm Phật, ăn chay; mong quý vị chẳng coi là thiển 

cận rồi chẳng thèm để ý. 

---o0o--- 

 Ngày thứ ba : Trần thuật nguyên lý nhân quả và nêu sự thực làm 

 chứng 

Hai  ngày  hôm  trước  tôi  đã  trình  bày  sơ  lược  về  đạo  lý  nhân  quả  và 

phương pháp tức tai hộ quốc; hôm nay vốn chẳng cần phải luận về nhân quả 

nữa; nhưng vẫn còn có điểm chẳng thể chẳng trình bày rõ ràng, nên tôi định 

sẽ giảng sâu hơn ít nữa, đem nguyên lý nhân quả thuyết minh và nêu sự thực 

làm chứng, ngõ hầu đại chúng biết mà kiêng dè. 

Hiện  thời,  người  đời  chẳng  hiểu  nguyên  lý  nhân  quả,  cho  đó  là  chuyện 

bàn xằng, tà thuyết, lúc nào cũng tính chiếm tiện nghi, chẳng chịu thua thiệt; 

nào  biết  đâu  tiện  nghi  chính  là  chịu  thua  thiệt,  chịu  thua  thiệt  chính  là  tiện 

nghi.  Như  người  làm  cha  mẹ  nay  phần  nhiều  nuông  chiều  con  cái,  chẳng 

kèm cặp nghiêm ngặt đến nỗi tạo thành thói quen ham tiền tài, tham chuộng 

tiện  nghi. Cứ cho  là có vậy  mới  gìn  giữ được gia sản, chẳng đến nỗi bị tổn 

thất;  nào  hay  kết  quả  trái  ngược:  Gây  vạ  suốt  đời,  lại  còn  gián  tiếp  ảnh 

hưởng vô hạn đến xã hội, quốc gia. 

Nay  tôi  nêu  lên  một  chuyện  để  làm  ví  dụ:  Triệu  Lương  Tướng  ở  Ðại 

Châu đời Tùy, gia tư cự vạn28, có hai đứa con. Ðứa lớn tên Mạnh, đứa nhỏ 

tên  Doanh.  Doanh  mạnh  mẽ,  Mạnh  yếu  đuối.  Lúc  người  cha  sắp  mất,  chia 

gia  sản  làm  hai,  Mạnh  được  nhiều  hơn.  Sau  khi  Triệu  Lương  Tướng  mất, 

Doanh chiếm sạch tài sản của anh, chỉ cho anh một căn nhà và mảnh vườn. 

Mạnh phải đi làm thuê để tự nuôi thân. Chẳng mấy chốc, Triệu Doanh chết, 

sanh  làm  con  của  Mạnh,  mang  tên  là  Hoàn.  Sau  đấy,  Mạnh  cũng  chết,  đầu 

thai  vào  nhà  Doanh,  làm  cháu  nội  của  Doanh,  mang  tên  là  Tiên.  Ðến  lớn, 

nhà Mạnh càng nghèo, nhà Doanh càng giàu. Triệu Hoàn phải làm tôi tớ cho 

Triệu Tiên để sống. Ngạn ngữ có câu:  “Thiên đạo không công bằng, đã giàu 

 càng giàu thêm”.  

Một  ngày  kia,  Hoàn  nghe  bà  mẹ  góa  bảo:  “Triệu  Doanh  cướp  đoạt  gia 

sản  của  mày  đến  nỗi  đời  mày  nghèo  mạt,  nay  đi  làm  tôi  tớ  cho  nó,  chẳng 

nhục  hay  sao?”  Bởi  thế,  Hoàn  oán  hận,  toan  giết  Triệu  Tiên.  Năm  Khai 

Hoàng  thứ  nhất  (600  TL),  Hoàn  theo  Tiên  đi  triều  bái  Ngũ  Ðài,  vào  đến 

chốn  hang  thẳm  ở  phía  Ðông  cả  mấy  mươi  dặm,  sâu  hun  hút  không  một 

bóng người. Hoàn rút dao bảo Tiên: “Ông nội mày và bố tao là anh em. Ông 

mày  đoạt  sản  nghiệp  của  tao.  Ðến  đời  tao  nghèo  túng  nay  làm  đầy  tớ  cho 

mày. Mày nỡ lòng làm thế, nay tao giết mày đây!” Tiên liền rảo chạy, Hoàn 

đuổi  theo  chạy  vào  rừng,  thấy  có  am  tranh  liền  bước  vào.  Có  một  vị  lão 

Tăng  bảo  Hoàn:  “Ông  định  làm  gì  thế?”  Hoàn  đáp:  “Tôi  đuổi  theo  kẻ  oán 

thù!” Vị lão Tăng cười lớn: “Ông khoan làm thế, tôi sẽ cho ông tự biết”, rồi 

trao  những  món  thuốc  cho  mỗi  người  để  pha  trà.  [Hoàn]  uống  xong  như 

mộng  mới  tỉnh,  chợt  nhớ  việc  cũ,  thẹn  thùng,  đau  đớn.  Lão  Tăng  bảo: 

“Doanh chính  là tiền thân của  Hoàn. Cướp đoạt tài sản của anh chính  là tự 

bỏ tài sản của mình. Tiên là Mạnh thác sanh trở lại để hưởng lấy sản nghiệp 

kiếp trước vì lệnh cha vẫn còn vậy!” Hai người bèn bỏ nhà làm Tăng tu theo 

đạo Phật, sau mất tại Di Ðà Am. Xem trong Thanh Lương Sơn Chí29. Nhân 

quả báo ứng hiển hiện rõ ràng, như tiếng vang ứng theo tiếng, như bóng theo 

hình, chẳng sai mảy may. 

Lại  như  hiện  tại  còn  lưu  truyền  chuyện  cái  trống  bằng  da  người  ở  Ngũ 

Ðài Sơn cũng là chuyện nhân quả báo ứng thật rành rẽ đáng sợ vậy, xin kể 

rành rẽ. Đời Ðường, tại mặt sau ngọn Bắc Ðài, chùa Hắc Sơn có nhà sư tên 

Pháp  Ái  làm  giám  tự  hai  mươi  năm,  lấy  vật dụng của Chiêu  Ðề Tăng30 tậu 

nhiều ruộng ở Nam Nguyên, để lại cho đồ đệ là Minh Hối. Pháp Ái chết liền 

sanh làm trâu ở nhà nọ tận lực cày ruộng trong ba mươi năm. Trâu vừa già 

vừa bệnh, chủ trại muốn đem trâu đổi lấy dầu. Ðêm ấy, Minh Hối mộng thấy 

người thầy đã chết của mình khóc bảo: “Ta dùng tài sản của Tăng chúng để 

tậu ruộng cho ngươi. Nay đang làm trâu vừa già vừa còm cõi. Xin hãy lột da 

ta bịt trống, viết tên họ của ta trên đó. Mỗi khi lễ tụng liền đánh trống thì nỗi 

khổ của ta mong có ngày thoát khỏi. Nếu không, dù gò Nam Nguyên có biến 

thành biển xanh, ta vẫn chưa thể thoát khổ nổi!” Nói xong, phủ phục cả thân 

mình xuống. Minh Hối tỉnh giấc, chỉ  mới nửa đêm liền thỉnh chuông nhóm 

chúng, kể cặn kẽ chuyện này. Sáng hôm sau, chủ trại báo con trâu già đã húc 

đầu vào cây mà chết. Minh Hối y theo lời trước, lột da trâu bịt trống, viết tên 

[thầy] lên trên, bán hết ruộng ở Nam Nguyên, được bao nhiêu tiền đem đãi 

cơm  chư  Tăng  Ngũ  Ðài  hết.  Minh  Hối  lại  bán  sạch  cả  y  bát,  vì  vị  thầy  đã 

mất  mà  lễ  sám.  Sau  đem  trống  ấy  gởi  vào  điện  Văn  Thù  ở  Ngũ  Ðài.  Lâu 

ngày, trống hư, chủ chùa đem trống khác thế vào. [Thế gian] ngoa truyền là 

trống bịt bằng da người. Xem trong Thanh Lương Sơn Chí. 

Ấy  là  nhân quả  rành  rành, không ai có thể trốn khỏi.  Hai  người con  họ 

Triệu  do  đời  trước  có  gieo  căn  lành  nên  gặp  được  cao  tăng,  nghiễm  nhiên 

thành  đạo.  Còn  như  những  kẻ  phàm  tục  há  nên  tự  ỷ  lại,  lại  còn  bác  không 

nhân  quả,  tự  mình  lầm,  làm  người  khác  lầm,  tự  hại,  hại  người!  Người  đời 

nay đều chỉ thấy chuyện trước mắt, chẳng đoái hoài đời sau, thích chiếm tiện 

nghi, chẳng bằng lòng chịu thua thiệt. Con cái họ mắt thấy tai nghe, tập riết 

thành  thói. Phong tục  xã  hội cũng do đó  ngày càng  hiểm ác, tranh đoạt  nổi 

lên,  đại  loạn  dấy  lên  lung  tung,  giết  người  đầy  thành,  ngập  đồng  mà  mắt 

chẳng nháy, tâm chẳng áy náy đều là vì đó mà ra cả. Ðã thế, những kẻ giết 

người tàn nhẫn, ác độc, nhưng chẳng thấy là đáng buồn, đáng sợ, ngược lại 

còn vênh váo khoe công, lại còn khen ngợi lẫn nhau. Thậm chí có kẻ giết cả 

cha mẹ, giết huynh trưởng, lại còn tự cho là  “đại nghĩa diệt thân”  (vì nghĩa 

lớn mà giết người thân)! Ôi! Họa biến đến thế, thiên lý tuyệt, nhân đạo diệt, 

chẳng  riêng  đạo  đức  vùi  lấp,  mất  mát,  mà  còn  bị  làm  cho  kiếp  nạn  lớn  lao 

liên tiếp! Vì thế, hiện tại muốn cứu vớt, bảo vệ đất nước thì phải bắt đầu từ 

căn  bản.  Căn  bản  là  gì?  Tức  là  tin  tưởng  chắc  chắn  vào  nhân  quả.  Nếu  đã 

thật sự hiểu rõ lý nhân quả lại còn có thể dốc lòng tin, tận lực thực hành thì 

thế  đạo,  nhân  tâm  tự  có  thể  vãn  hồi.  Tôi  cho  rằng  tất  cả  triết  học,  tôn  giáo 

trên thế giới không gì tinh vi, sâu thẳm, nhưng dễ thực hành bằng Phật giáo 

cả. 

Hiện  tại,  người  đời  sở  dĩ  chẳng  tin  nhân  quả,  phần  lớn  là  vì  chịu  ảnh 

hưởng của Tống Nho. Những nhà Lý học31 thời Tống như Trình Minh Ðạo, 

[Trình] Y  Xuyên,  Chu  Hối  Am  v.v…  do  xem  kinh  Ðại  Thừa  nhà  Phật, chỉ 

lãnh  hội  sơ  lược  ý  nghĩa   “toàn  sự  tức  lý”   và  thân  cận  tri  thức  trong  Tông 

Môn  (Thiền  Tông),  lại  hiểu  rằng  bất  cứ  pháp  nào,  chuyện  nào  cũng  chẳng 

ngoài ý chỉ Nhất Tâm, chứ thực sự chưa hề xem trọn khắp các kinh luận và 

tham  học  với  khắp  những  bậc  tri  thức  các  tông,  bèn  trộm  lấy  ý  nghĩa  của 

kinh Phật để tự xưng hùng, dùng đó phát huy sự sâu xa của Nho giáo. Bọn 

họ  lại  sợ  người  đời  sau  xem  kinh  Phật  sẽ  biết  được  chỗ  sở  đắc  (cái  họ  đạt 

được) [là ăn trộm từ kinh Phật] bèn rắp tâm báng Phật. [Do] chẳng thể báng 

bổ  những chỗ tinh  diệu,  họ  liền  nhắm  vào  mặt  Sự  mà bài  bác.  Họ bảo đức 

Phật dạy sự -lý “tam thế nhân quả, lục đạo luân hồi” chỉ nhằm để phỉnh phờ 

hạng  ngu phu,  ngu phụ phụng  hành  giáo pháp của Ngài, chứ thật sự chẳng 

có những điều ấy. 

Họ  còn  bảo:  Sau  khi  con  người  chết  đi,  thân  đã  mục  nát  thì  thần  thức 

cũng  phiêu  tán;  dù  có  băm,  chặt,  giã,  mài,  cũng  không  còn  có  gì  để  làm 

được!  Hơn  nữa, thần thức đã tan thì  nay ai sẽ thọ sanh? Do  vậy,  họ đã  mở 

tung  đầu  mối  phóng  túng,  không  kiêng  sợ  gì  cả,  thiện  không  có  gì  để 

khuyên,  ác  không  có  gì  để  trừng  phạt,  cho  rằng   “Trời  tức  là  Lý”   vậy,  chứ 

nào  có  một  vị  vua  đội  mão  thật  sự  đâu!  Họ  cho  rằng  Thần  và  Hồn  là  hai 

lương năng32 của Khí, chẳng hạn như sấm động là do hai khí Âm, Dương va 

chạm nhau nổ thành tiếng. 

Họ coi những vấn đề Thực Lý, Thực Sự là chuyện không đàm (bàn luận 

suông),  chuyên  lấy  việc  “chánh  tâm  thành  ý”  làm  gốc  để  trị  quốc,  trị  dân; 

chẳng hề biết chánh tâm thành ý chính là do  “trí tri cách vật”  mà ra. Họ bảo 

 “trí  tri”   là  thúc  đẩy  tri  thức  (sự  hiểu  biết)  của  mình  đến  cùng  cực,  “cách 

 vật”   là  hiểu  cùng  tận  cái  lý  của  mọi  sự  vật  trong  thiên  hạ;  nào  hay   “vật”  

chính  là  tư  dục  trong  tâm  mình.  Do  có  tư  dục  nên  chướng  lấp  tự  tâm.  Bởi 

thế,  tâm  vốn  sẵn  đủ  chân  tri  nhưng  không  cách  nào  hiển  hiện  được.  Do 

 “cách trừ”  (hiểu biết và trừ khử) được tư dục thì chân tri sẵn có sẽ tự hiển 

hiện. Hễ chân tri đã hiển thì ý sẽ thành, tâm sẽ chánh! Chánh tâm thành ý thì 

dù ngu phu, ngu phụ chẳng biết một chữ cũng vẫn làm được! Còn nếu đúng 

như họ (chỉ các nhà  Tống Nho) nói thì  việc thúc đẩy đến cùng cực tri thức 

của ta, hiểu tận cùng cái lý của mọi sự vật trong thiên hạ dẫu bậc thánh nhân 

cũng  làm không được! Vì  thế, biết rằng:  Vì  lầm  lạc ở chỗ  này  nên căn bản 

để trị thế (giữ yên cõi đời) đã mất. Họ lại dùng thuyết không nhân quả, luân 

hồi để dạy người chánh tâm thành ý. Nếu không có nhân quả, một phen chết 

đi là vĩnh viễn mất hết, thiện hay ác cũng đều chết sạch; còn ai bận tâm đến 

cái tiếng hão mà chánh tâm thành ý cơ chứ? 

Hơn  nữa,  các  nhà  Lý  học  cho  rằng:   “Làm  điều  gì  để  làm  lành  thì  đó 

 chính là ác” . Lời này đúng là phá hoại thiện pháp thế gian. Vì sao thế? Ông 

Cừ Bá Ngọc năm hai mươi tuổi, thấy mười chín năm trước đều sai trái. Ðến 

năm  mươi  tuổi,  thấy  bốn  mươi  chín  năm  trước  đều  sai  trái,  muốn  bớt  lỗi 

nhưng chưa làm được. Như thế là có làm điều gì hay là không làm điều gì? 

Khổng Tử coi chuyện  “đức không tu, học vấn chẳng giảng, nghe đạo nghĩa 

 nào mà chẳng thể làm theo, điều chẳng tốt nào không thể thay đổi”  là điều 

đáng lo. Tuổi đã bảy mươi, Ngài vẫn mong trời cho sống thêm mấy năm nữa 

ngõ hầu học Dịch để khỏi mắc lỗi lớn. Như vậy thì Ngài có làm điều gì hay 

không làm điều gì hết vậy? 

Chỉ từ sau thời Trình - Chu, nhà Nho đều chẳng dám bàn đến nhân quả 

vì  hễ bàn  đến  là  bị  người khác công kích, cho rằng không phải thuần Nho, 

cho là trái nghịch tiên hiền. Bởi vậy, phàm những kẻ hiểu biết kém cỏi liền 

hùa giọng báng Phật; người kiến thức cao minh không ai chẳng lén lút xem 

kinh Phật để mong khoe tài, không ai chẳng sốt sắng bài bác Phật pháp, ngõ 

hầu  làm căn cứ sau  này được thờ trong  Hiền  Từ (miếu thờ tiên  hiền) trong 

làng  hay  được  đưa  vào  [thờ  trong]  Văn  Miếu!  Trong  thâm  tâm  của  Trình, 

Chu khi ấy chỉ mong Nho Giáo hưng thạnh, chẳng bận tâm đến Phật giáo sẽ 

còn  hay  mất! Cho đến  hiện thời, do chất độc “phá diệt  nhân quả,  luân  hồi” 

của bọn  họ đến  nay đột  nhiên bộc phát, phế kinh, phế  luận, bỏ hiếu, không 

biết hổ thẹn, trở thành sự ác dữ dội như giết cha, giết  mẹ, chung vợ, chung 

tài sản, chẳng đáng buồn ư? 

Hiện  tại,  chiến  sự  ở  vùng  Tuy  Viễn  rất  khẩn  cấp,  tai  họa  cực  thảm, 

những chiến sĩ trung dũng và đồng bào thân ái của chúng ta hoặc là máu thịt 

vương vãi tung tóe, táng thân, tổn mạng, hoặc là nhà tan cửa nát, trôi giạt, bơ 

vơ,  không  cơm,  không  áo,  đói  khát  bức  bách.  Nói,  nghĩ  đến  điều  này,  tim 

gan đều tan  nát! Sáng  nay, pháp sư Viên  Anh kể cho tôi  nghe chuyện  này, 

bảo tôi khuyên mọi người phát tâm cứu tế, góp gió thành bão33, chẳng quản 

ít nhiều. Có áo cho áo, có tiền cho tiền, công đức vô lượng, chắc chắn hưởng 

thiện  quả.  Phải  biết:  Giúp  người  tức  là  giúp  mình,  cứu  người  tức  là  cứu 

mình. Nhân quả  vằng  vặc, chẳng sai sót  mảy  may. Nếu chính  mình gặp tai 

nạn, không có ai giúp, nhưng nếu có thể xưng niệm thánh hiệu thì nhất định 

sẽ  được  Phật,  Bồ  Tát  thầm  gia  hộ,  bảo  vệ.  Tôi  là  một  ông  sư  nghèo,  hoàn 

toàn chẳng cất chứa thứ gì, hễ tại gia đệ tử có bố thí gì, đều dùng để ấn loát 

kinh  sách  hết.  Nay  tôi  xin  quyên  ra  một  ngàn  đồng  để  xướng  suất  [cứu  trợ 

vùng] Tuy Viễn. Giúp người mắc nạn thì mới có thể dứt trừ được tai nạn cho 

chính mình. 

Hiện tại, có những phụ nữ ham chuộng xa hoa, một bình nước hoa trị giá 

từ ba, bốn chục đồng đến hai, ba trăm đồng. Sao bằng đem số tiền phung phí 

đó  dùng  để  cứu  trợ  Tuy  Viễn?  Lại  còn  có  hạng  người  rất  chuộng  tích  cóp 

của  cải,  lúc  sống  đã  chẳng  muốn  dùng,  chết  đi  còn  mong  chôn  theo  xuống 

đất, muốn được con cái chôn cất ma chay trọng thể, hoặc để lại cho con cháu 

dùng. Nào  hay đâu  hiện đang có  nguy cơ đào  mồ, [những  tưởng] tích chứa 

[nào ngờ] lại khiến cho [người chết] bị hại. Như hiện tại ở Thiểm Tây đang 

có cả một tổ chức đào mộ chuyên làm chuyện đó. Làm con có hiếu với cha 

mẹ, nỡ nào vì chữ Hiếu lại khiến cho mớ xương khô phơi tênh hênh trên đất! 

Sao bằng đem khoản tiền lớn lao đó dùng để cứu tế người khác thì tốt hơn! 

Lại có  người  nghèo túng,  tuy có chí  nguyện  làm  như thế, nhưng sức chẳng 

kham  nổi, tôi cho rằng  hãy  nên  niệm Phật cho  nhiều để  giúp đỡ. Đã có thể 

dứt  tai  nạn  cho  người,  lại  còn  dứt  được  tai  nạn  cho  mình.  Vui  sướng  [như 

vậy] mà sao không làm? 

Lúc chiến cuộc xảy ra tại đất Hỗ, cháu nội của cư sĩ Tào Thương Châu 

vâng lời cha từ đất Hỗ xuống Tô Châu đón tam thúc tổ (ông chú thứ ba) và 

các chú về đất Hỗ. Ông chú và các chú chẳng muốn đi. Anh ta bèn lấy châu 

báu của vợ giắt vào lưng, ngồi tàu thủy nhỏ về đất Hỗ. Chợt có kẻ cướp đến, 

anh  ta  muốn  trốn  lên  bờ,  liền  nhảy  xuống  nước,  vàng  ngọc  giắt  theo  có  lẽ 

đáng giá hai, ba vạn đều đem cho hết người đã đổi áo cho mình, tự xưng là 

học  trò  nghèo,  làm  thầy  giáo  dạy  vỡ  lòng  cho  trẻ,  may  mà  thoát  nạn.  Nếu 

bọn  giặc  cướp  biết  được,  không  biết  còn  phải  tốn  mấy  vạn  để  chuộc  thân 

nữa. Ðấy có phải là tiền tài gieo họa cho người hay không? Người ta nay chỉ 

tham  phần  tiện  nghi  trước  mắt  chẳng  thể  thấy  thông  suốt,  bị  tiền  tài  làm 

khốn khổ, những trường hợp như vậy rất nhiều, chẳng thể thuật đủ! Khi xưa, 

có một vị cư sĩ nọ hỏi tôi phương cách vãn hồi kiếp vận, tôi bảo: “Việc này 

rất dễ! Hiểu rõ lý nhân quả rồi tận lực mà hành. Phát được tín tâm ắt có thiện 

quả. Vả nữa, tâm dối trá đã tiêu, trong tâm rỗng suốt thì tai nạn nào cũng đều 

tiêu tan như băng tuyết vậy!” 

Trong cơn loạn lạc Hồng Dương34, ông Mộc Thương Viên Cung Hoằng 

ở Giang Tây bị bọn phỉ bắt được, trói vào cây cột ở khách sảnh (nhà khách), 

khóa  chặt  cửa  lại,  chờ  đúng  lúc  sẽ  giết.  Ông  Viên  tự  nghĩ  ắt  bị  chết,  bèn 

thầm niệm thánh hiệu Quán Thế Âm, hồi lâu ngủ quên đi, tỉnh dậy thấy thân 

mình nằm  ngoài đồng,  ngẩng đầu  lên thấy hãy còn sớm  liền trốn thoát. Do 

vậy, tôi rất  mong  mọi  người  phát tín tâm  rộng  lớn,  nương  vào đức của cha 

trời, mẹ đất35, giữ lòng nhân  “coi mọi người và ta là ruột thịt, xem loài vật 

 cũng  giống  như  ta”.   Phàm  đối  với  [hết  thảy  những  gì]  trong  vòng  trời  đất 

đều thương xót, nuôi dưỡng, bảo vệ. Lại còn đem lẽ nhân quả báo ứng, đạo 

niệm Phật cầu sanh Tây Phương để chỉ bảo, khuyến hóa. Nếu như ai nấy đều 

thực  hành  thì  nước  chẳng  mong  bảo  vệ  mà  tự  được  bảo  vệ,  tai  nạn  chẳng 

mong dứt cũng tự dứt vậy! 

---o0o--- 

 Ngày thứ tư : Giảng về nhân quả lớn lao để thành Phật và lược 

 giải Tứ Liệu Giản 

Hai  ngày  hôm trước, tôi đã bàn  qua  về  nhân quả.  Hôm  nay tôi  vẫn bàn 

về nhân quả, [quý vị] cần biết là [nhân quả] đã được nói trong hai bữa trước 

là tiểu nhân, tiểu quả, [nhân quả] được bàn trong ngày hôm nay là đại nhân, 

đại quả. Sở dĩ đức Phật thành Phật thường hưởng pháp lạc chân thường, sở 

dĩ chúng sanh bị đọa địa ngục, vĩnh viễn chịu khổ luân hồi kịch liệt, [cả hai 

việc này] đều chẳng ra ngoài nhân quả. Hễ con người  muốn trị thân tâm thì 

trọn  chẳng  thể  lìa  nhân  quả  được.  Con  người  hiện  tại  ham  ăn  nói  lớn  lối, 

chẳng cầu thực tế, bộp chộp bảo nhân quả là pháp Tiểu Thừa, thật là lầm lẫn 

lớn.  Nào  biết  Ðại  Thừa  hay  Tiểu  Thừa  trọn  chẳng  ra  ngoài  hai  chữ  “nhân 

quả” được! Tiểu Thừa là tiểu nhân quả, Ðại Thừa là đại nhân quả. Tiểu nhân 

(nhân nhỏ bé) là y theo Sanh Diệt Tứ Ðế, biết Khổ, đoạn Tập, hâm mộ Diệt, 

tu Ðạo; tiểu quả là chứng quả A La Hán. Ðại nhân (nhân lớn lao) là tu Lục 

Ðộ vạn hạnh; đại quả là chứng Phật Quả rốt ráo. Trồng dưa được dưa, trồng 

đậu được đậu. Ðã có nhân nào ắt sẽ có quả đó, chưa hề sai sót. Vì vậy, chẳng 

riêng người thế gian đều thuộc trong nhân quả  mà ngay chính Bồ Tát, Phật 

cũng chẳng ra ngoài nhân quả được! Nếu bảo nhân quả là Tiểu Thừa, hóa ra 

Phật,  Bồ  Tát  cũng  là  Tiểu  Thừa  ư?  Ðủ  biết  lời  lẽ  ấy  ngông  cuồng  đến  thế 

nào!  Pháp  hội  này  là pháp  hội  Hộ Quốc  Tức Tai. Tôi chỉ  mới bàn đến  việc 

ngưng dứt tai nạn đao binh, nước lửa, vẫn chưa phải là rốt ráo. Lại cần phải 

dứt tai nạn phiền não sanh tử thì mới là biện pháp triệt để. Chúng ta mê muội 

Pháp Thân của chính mình, dứt huệ mạng của Phật, đáng buồn, đáng đau! So 

với việc sắc thân bị tai họa, [mê lầm mất Pháp Thân] nào phải chỉ gấp trăm 

ngàn  vạn  lần  nặng  nề  hơn!  Vì  thế,  phải  hộ  trì  Pháp  Thân  huệ  mạng,  đoạn 

sanh tử phiền não mới đáng kể là biện pháp tức tai (dứt trừ tai chướng) trọn 

vẹn.  Phật  giáo,  [nói]  đại  cương,  chẳng  ngoài  năm  tông,  tức  là:  Luật,  Giáo, 

Thiền,  Mật,  Tịnh.  Luật  là  căn  bản  của  Phật  pháp.  Nghiêm  trì  tịnh  giới  để 

mong tam nghiệp thanh tịnh, nhất tánh viên minh. Ngũ Uẩn đều không, các 

khổ đều độ. Giáo  là  nương theo  giáo pháp  mà tu Quán,  rời khỏi  “ngón tay 

 [chỉ mặt trăng] thấy được mặt trăng” , triệt ngộ Phật tánh sẵn có của đương 

nhân,  kiến  tánh  thành  Phật.  Nhưng  chữ   “thành  Phật”   đó  có  nghĩa  là  thấy 

được đức Phật thiên chân36 trong tự tánh bèn gọi là “thành Phật”, chứ chưa 

phải  là  thành tựu, chứng  được quả Phật của Bồ Ðề đạo. Mật dùng tam  mật 

(thân mật, khẩu mật, ý mật) gia trì, chuyển Thức thành Trí, gọi là  “tức thân 

 thành Phật”.  Ðây cũng chỉ là coi việc từ ngay nơi thân này liễu sanh thoát tử 

nên  bảo  là  “thành  Phật”,  chứ  chưa  phải  là  thành  đức  Phật  phước  huệ  viên 

mãn! Ba tông này đều có thể gộp vào Thiền vì khí phận giống nhau. Do vậy, 

tu trì Phật Pháp trọng yếu chẳng ngoài hai môn Thiền và Tịnh. Thiền chuyên 

cậy tự lực,  nếu chẳng  phải kẻ  túc căn chín  muồi thì chẳng thể được  lợi  ích 

thật sự. Tịnh là kiêm nhờ Phật lực, hễ ai đầy đủ tín, hạnh, nguyện chân thật 

thì  đều  có  thể  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Hỏi  đến  khó  - dễ  [giữa  hai  pháp  môn 

này] thì khác nhau một trời, một vực. Vì thế, ngài Vĩnh Minh Diên Thọ thiền 

sư đầu đời Tống dùng thân “cổ Phật” thị hiện sanh trong thế gian, triệt ngộ 

nhất tâm, tu  trọn  vạn  hạnh;  mỗi  ngày  làm  một trăm  lẻ tám Phật sự, đêm  đi 

qua  ngọn  núi  khác,  đi  kinh  hành  niệm  Phật.  Ngài  rất  lo  hậu  thế  học  nhân 

chẳng hiểu rõ tông yếu37, nên viết riêng thành một bài kệ Tứ Liệu Giản ngõ 

hầu [mọi người] biết chỗ tiến theo. 

Bài kệ ấy như sau:  

 Hữu Thiền, hữu Tịnh Độ,  

 Do như đới giác hổ,  

 Hiện thế vi nhân sư,  

 Lai sanh tác Phật, Tổ.  

 Vô Thiền, hữu Tịnh Độ,  

 Vạn tu, vạn nhân khứ,  

 Nhược đắc kiến Di Đà,  

 Hà sầu bất khai ngộ?  

 Hữu Thiền, vô Tịnh Độ,  

 Thập nhân cửu tha lộ,  

 Ấm cảnh nhược hiện tiền,  

 Miết nhĩ tùy tha khứ.  

 Vô Thiền, vô Tịnh Độ,  

 Thiết sàng tịnh đồng trụ,  

 Vạn kiếp dữ thiên sanh,  

 Một cá nhân y hỗ  

(Có Thiền, có Tịnh Ðộ, 

Khác nào hổ thêm sừng, 

Hiện tại làm thầy người  

Ðời sau làm Phật, Tổ. 

Không Thiền, có Tịnh Ðộ, 

Vạn tu, vạn cùng sanh, 

Nếu được thấy Di Ðà, 

Lo gì chẳng khai ngộ. 

Có Thiền, không Tịnh Ðộ  

Mười người, chín chần chừ  

Ấm cảnh nếu hiện tiền  

Chớp mắt đi theo nó. 

Không Thiền, không Tịnh Ðộ  

Giường sắt cùng cột đồng  

Muôn kiếp với ngàn đời  

Không một ai nương dựa)    

Tám mươi chữ này là cương yếu cả một đời giáo hóa của đức Như Lai, 

là khuôn mẫu huyền diệu để người học [Phật] liễu thoát ngay trong đời này. 

Người đọc trước hết cần phải hiểu rõ thế nào là Thiền? Thế nào là Tịnh Ðộ? 

Thế  nào  là có  Thiền? Thế  nào  là có Tịnh  Ðộ?  Thiền  và  Tịnh Ðộ  là ước  về 

Lý, về Giáo mà nói.  “Có Thiền, có Tịnh Ðộ”  là ước về căn cơ, ước về tu mà 

luận. [Luận  theo]  Lý - Giáo,  hai pháp trọn chẳng khác  gì  nhau. Xét  về  mặt 

Cơ - Tu (căn cơ và tu hành), hai pháp khác nhau rất xa. Lời tuy tương tự, ý 

nghĩa thật khác biệt, cần phải  rất chú  ý thì  mới chẳng cô phụ tấm  lòng đau 

đáu của tổ Vĩnh Minh. 

Gì  là  Thiền?  Ðấy  chính  là  Chân  Như  Phật  tánh  chúng  ta  sẵn  có,  nhà 

Thiền  thường  gọi  là   “bản  lai  diện  mục  trước  khi  cha  mẹ  sanh  ra”.   Tông 

môn chẳng nói toạc ra để người ta tự tham cứu, tự lãnh ngộ, nên nói như thế. 

Thật  sự,  nó  chính  là  ly  niệm  linh tri  không  Năng,  không  Sở,  vừa  Tịch  vừa 

Chiếu38  vậy  (“Ly  niệm  linh  tri”  là  trọn  không  có  ý  niệm  suy  lường  nhưng hiểu rành rẽ tất cả cảnh tượng trước mắt). Tịnh Ðộ tức “tín nguyện trì danh, 

cầu sanh Tây Phương”, chứ chẳng phải chỉ riêng nói đến  “duy tâm Tịnh Ðộ, 

 tự tánh Di Ðà”.  

 “Có  Thiền”   tức  là  dốc  sức  tham  cứu  đến  cùng  cực,  niệm  vắng  lặng, 

tình39 mất đi, thấy thấu suốt diện mục sẵn có trước khi cha mẹ sanh ra, minh 

tâm kiến tánh.  “Có Tịnh Ðộ”  là chuyện thực sự phát Bồ Ðề tâm, sanh lòng 

tin,  phát  nguyện,  trì  danh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Nếu  như  tham 

thiền  chưa  ngộ,  hoặc  ngộ  chưa  triệt  để  đều  chẳng  được  gọi  là   “có  Thiền”.  

Nếu như niệm Phật nhưng thiên chấp duy tâm, không có tín - nguyện, hoặc 

có tín - nguyện nhưng chẳng thân thiết đều chẳng được gọi là  “có Tịnh Ðộ”.  

Thậm chí, tu Tịnh Ðộ nhưng tâm nghĩ đến trần lao, hoặc cầu phước báo trời 

- người, hoặc cầu đời sau xuất gia làm Tăng, nghe một hiểu cả ngàn, đắc Đại 

Tổng Trì, hoằng dương Phật pháp, giáo hóa chúng sanh đều chẳng được gọi 

là “người tu Tịnh Ðộ” vì chẳng chịu theo đúng kinh giáo Tịnh Ðộ trong Phật 

pháp. Nếu lầm lạc lấy giáo nghĩa thông thường làm chuẩn [để phê phán suy 

luận  pháp  môn  Tịnh  Độ]  thì  đời  sau  có  thể  chẳng  mê  mà  được  liễu  thoát, 

trong  cả  vạn  người,  khó  được  một,  hai.  Bị  phước  báo  mê  hoặc,  từ  mê  vào 

mê,  thật  có  lắm  kẻ!  Nếu  thật  sự  hiểu  sâu  xa  ý  nghĩa  này  thì  mới  đúng  là 

người tu Tịnh Ðộ. 

Kẻ  mắt không tròng thường cho tham thiền là “có Thiền”, niệm Phật là 

“có Tịnh Độ”, tự  lầm,  lầm  người,  há chẳng phải  là tai  hại cùng cực sao?  Ở 

đây, tôi đã thuyết mình [thế nào là] có hay không có Thiền, Tịnh; nay sẽ lại 

đem lời kệ, dựa theo từng đoạn mà phân tích [thì quý vị] mới biết tám mươi 

chữ  này  khác  nào  trời  tạo  đất  dựng,  không  một  chữ  nào  chẳng  xác  đáng, 

không một chữ nào có thể thay đổi được! 

Bài  kệ  thứ  nhất  nói:   “Có  Thiền,  có  Tịnh  Ðộ,  khác  nào  hổ  thêm  sừng, 

 hiện tại làm thầy người, đời sau làm Phật, Tổ” , nghĩa là: Người đã triệt ngộ 

Thiền Tông, minh tâm kiến tánh, lại còn thâm nhập kinh tạng, biết trọn vẹn 

các pháp môn Quyền - Thật của Như Lai, nhưng trong các pháp, lại chỉ chọn 

lấy  một  pháp  “tín  nguyện  niệm  Phật”  để  làm  đường  lối  chung  cho  chánh 

hạnh  tự  lợi,  lợi  tha.  Phần  nói  về  Thượng  Phẩm  Thượng  Sanh  trong  Quán 

kinh:  “Ðọc tụng Ðại Thừa, hiểu Ðệ Nhất Nghĩa”  chính là nói về hạng người 

này.  “Khác nào hổ thêm sừng”   là  người  này song tu  Thiền  Tịnh, có đại trí 

huệ, có đại Thiền Ðịnh, có đại biện tài, tà ma ngoại đạo nghe danh vỡ  mật, 

giống như hổ mọc thêm sừng, oai mãnh khôn sánh. Có kẻ nào đến học hỏi sẽ 

tùy cơ thuyết pháp. Thấy nên dùng Thiền Tịnh Song Tu để tiếp độ thì dùng 

Thiền  Tịnh  Song  Tu  tiếp  độ.  Nên  dùng  Chuyên  Tu  Tịnh  Ðộ  để  tiếp  độ  thì 

dùng Chuyên Tu Tịnh Ðộ tiếp độ. Bất luận là thượng, trung, hạ căn, không 

một  ai  chẳng  được  lợi  lạc.  [Người  như  vậy]  há  chẳng  phải  là   “nhân  thiên 

 đạo  sư” ư?  Ðến  lúc  mạng  chung,  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Thượng 

Phẩm, trong khoảng khảy ngón tay, hoa nở thấy Phật, chứng Vô Sanh Nhẫn, 

thấp nhất cũng là bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo. Cũng có người đốn siêu40 địa 

vị, đạt lên Ðẳng Giác. Bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo đã có thể hiện thân làm 

Phật trong trăm cõi; huống hồ là những địa vị sau đó càng lên cao càng thù 

thắng hơn, tính thẳng đến địa vị thứ bốn mươi  mốt là địa vị Ðẳng Giác [thì 

càng thù thắng đến mực nào] nữa? Vì thế nói:  “Lai sanh tác Phật, Tổ”  (Đời 

sau làm Phật, Tổ). 

Bài kệ thứ hai là:  “Không Thiền, có Tịnh Ðộ, vạn tu, vạn cùng sanh, nếu 

 được  thấy  Di  Ðà,  lo  gì  chẳng  khai  ngộ”.   Do  người  ấy  tuy  chưa  minh  tâm 

kiến  tánh,  nhưng  cứ quyết  chí  cầu  sanh  Tây  Phương.  Trong  kiếp  xưa,  Phật 

từng phát đại thệ nguyện nhiếp thọ chúng sanh như mẹ nhớ con. Nếu chúng 

sanh thật sự như con nhớ mẹ, chí thành niệm Phật thì cảm ứng đạo giao, liền 

được Phật nhiếp thọ. Kẻ tận lực tu Ðịnh Huệ được vãng sanh đã đành mà kẻ 

ngũ nghịch, thập ác lúc lâm chung bị sự khổ bức bách, phát tâm hổ thẹn lớn 

lao,  xưng  niệm  Phật  danh  hoặc  đến  mười  tiếng  hoặc  chỉ  một  tiếng  rồi  liền 

mạng  chung,  cũng  đều  được  hóa  thân  của  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Ðấy 

chẳng phải là  “vạn tu, vạn người sanh”  hay sao? Tuy kẻ ấy niệm Phật chẳng 

bao  lâu,  nhưng  do  [niệm  Phật]  cực  kỳ  mãnh  liệt  nên  đạt  hiệu  quả  lớn  lao, 

chớ  nên  đem  người  niệm  Phật  hờ  hững,  lững  lờ  để  so  sánh  nhiều  -  ít!  Ðã 

sanh  về Tây  Phương, gặp Phật  nghe  pháp, tuy có  nhanh - chậm  khác  nhau, 

nhưng  đều  cao  dự dòng  Thánh,  vĩnh  viễn  chẳng  lui sụt.  Tùy  theo  căn  tánh 

sâu  hay  cạn  sẽ  hoặc  dần  dà  hoặc  nhanh  chóng,  chứng  đạt  các  quả  vị.  Đã 

được chứng  quả thì chuyện khai  ngộ cần  gì phải  nói  nữa, bởi thế  mới bảo: 

 “Nếu được thấy Di Ðà, lo gì chẳng khai ngộ”.  

Bài kệ thứ ba là:  “Có Thiền, không Tịnh Ðộ, mười người, chín chần chừ. 

 Ấm  cảnh  nếu  hiện  tiền,  chớp  mắt  đi  theo  nó”.   Do  người  ấy  tuy  triệt  ngộ 

Thiền Tông,  minh tâm kiến tánh, nhưng Kiến, Tư phiền não chẳng dễ đoạn 

trừ,  cần  phải  qua  bao  duyên  rèn  luyện  khiến  [phiền  não  bị]  đoạn  trừ  sạch 

không còn sót; sau đấy, phần đoạn sanh tử41 mới có thể xuất ly. Còn như kẻ 

chưa  đoạn  được  mảy  may  nào  ta  chẳng  cần  bàn  đến.  Nếu  như đoạn  [phiền 

não] mà còn sót chút mảy may chưa thể đoạn sạch thì luân hồi sáu nẻo vẫn y 

như cũ, khó bề trốn tránh. Biển sanh tử sâu thăm thẳm, đường Bồ Ðề xa vời 

vợi, nếu chưa về đến nhà đã liền mạng chung thì trong mười người đại ngộ, 

tám chín người đã giống như thế. Vì thế, mới nói:  “Thập nhân cửu tha lộ”  

(Mười  người, chín chần chừ). Chữ  “tha”   ở đây  nghĩa  là  “tha đà” ,  nếu  nói 

thông thường là “chần chừ”.  “Ấm cảnh”  là cảnh tượng của thân Trung Ấm, 

tức là các cảnh tượng do nghiệp lực thiện, ác trong đời này và bao kiếp trước 

cùng  hiện  ra  khi  lâm  chung.  Khi  cảnh  này  hiện  ra,  chỉ  trong  nháy  mắt,  sẽ 

theo  nghiệp  lực  thiện  hay  ác  nào  mạnh  nhất  đi  thọ  sanh  trong  đường  thiện 

hay ác, chẳng thể tự làm chủ được mảy may, giống như người mắc nợ, chủ 

nợ nào mạnh sẽ lôi đi trước. Tâm tình lắm mối, sẽ nghiêng lệch về chỗ nào 

tâm  mình  đặt  nặng.  Ngũ  Tổ  Giới  tái  sanh  làm  Tô  Ðông  Pha,  Thảo  Ðường 

Thanh lại sanh làm Lỗ Công42. Ðấy vẫn còn là bực thượng43, nên nói:  “Ấm cảnh nếu hiện tiền, chớp mắt đi theo nó”.  

Chữ  Ấm  (陰)  âm  nghĩa  giống  chữ  Ấm  (蔭),  có  nghĩa  là  “che  đậy”.  Ý 

nói:  Do  nghiệp  lực  này  ngăn  che  nên  chân  tánh  chẳng  thể  hiển  hiện.  Chữ 

Miết (瞥) cùng âm với chữ Phiết (撇), nghĩa là “chớp mắt”. Có kẻ cho rằng 

chữ Tha (蹉) nghĩa là lầm lạc, “ấm” là cảnh Ngũ Ấm Ma thì đều là vì chưa 

hiểu ý nghĩa chữ Thiền và chữ Có nên mới hiểu sai lầm như thế. Lẽ đâu bậc 

đại triệt đại ngộ trong mười vị, hết chín người lầm đường, lạc lối, lầm theo 

cảnh  ngũ  ấm  ma  mà  đi,  bị  ma  dựa  phát  cuồng  ư?  Phàm  kẻ  bị  ma  dựa  phát 

cuồng thì là hạng tăng thượng mạn44 chẳng hiểu giáo lý, chẳng rõ tự tâm, tu mù luyện đui vậy. Sao chẳng biết tốt - xấu, lại đem gán cho bậc đại triệt, đại 

ngộ vậy? Ðiều này quan hệ rất lớn, chẳng thể không biện bác rõ. 

Bài  kệ  thứ  tư  là:   “Không  Thiền,  không  Tịnh  Ðộ,  giường  sắt  cùng  cột 

 đồng,  muôn  kiếp  với  ngàn  đời,  không  một  ai  nương  dựa”.   Có  người  bảo 

“không  Thiền,  không  Tịnh  Ðộ”  chính  là  kẻ  vùi  đầu  tạo  nghiệp,  chẳng  tu 

thiện pháp. Lầm lẫn lắm thay! Bởi pháp môn vô lượng, nhưng chỉ có Thiền 

và Tịnh là phù hợp căn cơ nhất. Kẻ đó đã chưa triệt ngộ, lại chẳng cầu vãng 

sanh, cứ hời hợt, hờ hững tu các pháp môn khác thì chẳng thể giữ cho Ðịnh, 

Huệ quân bình, đoạn  Hoặc, chứng Chân,  lại chẳng cậy  vào  Phật  lực để đới 

nghiệp  vãng  sanh,  dùng  công  đức  tu  trì  cả  đời  để  cảm  lấy  phước  báo  trời 

người  trong  đời  sau.  Đời  này  đã  không  có  chánh  trí,  đời  sau  ắt  bị  phước 

chuyển,  đắm  say  Ngũ  Dục,  rộng  tạo  ác  nghiệp.  Ðã  tạo  nghiệp  ác  sẽ  khó 

tránh khỏi ác báo. Một hơi thở hít không vào nữa liền đọa địa ngục, rõ ràng 

là trải qua  kiếp dài  lâu,  nằm  lăn  giường sắt, ôm ấp cột đồng để đền  trả các 

món ác nghiệp tham thanh sắc, giết sanh mạng v.v… Chư Phật, Bồ Tát tuy 

rủ  lòng  từ  mẫn,  nhưng  bị  ác  nghiệp  chướng  ngăn  nên  cũng  chẳng  được  lợi 

ích gì. 

Thiền sư Triệt Lưu đời Thanh bảo:  “Người tu hành nếu không có chánh 

 tín cầu sanh Tây phương, tu lung tung các điều thiện khác thì gọi là oan gia 

 đời  thứ  ba” ,  chính  là  ngụ  ý  này.  Bởi  lẽ,  đời  này  tu  hành,  đời  sau  hưởng 

phước; cậy phước làm ác ắt bị đọa lạc. Vui chỉ tạm hưởng trong đời sau, khổ 

vĩnh  viễn  suốt  kiếp.  Nếu  như nghiệp  địa  ngục  đã  tiêu,  lại  chuyển  sanh  làm 

quỷ,  súc  sanh.  Muốn  lại  được  thân  người,  khó  nhất  trong  những  điều  khó! 

Bởi thế, đức Thích Ca dùng tay bốc đất, hỏi ngài A Nan rằng: “Ðất trên tay 

ta  nhiều  hay  đất  trên  đại  địa  nhiều?”  A  Nan  bạch  Phật:  “Ðất  trên  đại  địa 

nhiều”. Phật dạy: “Ðược thân người như đất trên tay; mất thân người như đất 

trên đại địa”. Câu  “vạn kiếp và ngàn đời, không một ai nương dựa”  vẫn còn 

là do âm vận bài kệ bó buộc nên chỉ nói thiển cận như vậy đó thôi! 

Vĩnh  Minh  thiền  sư  sợ  người  đời  chẳng  hiểu  được  nghĩa  chân  thật  của 

Thiền - Tịnh, [chẳng] quán sát rõ ràng, nên mới làm bài kệ này để giảng rõ. 

Có thể nói [bài kệ này] là chiếc bè báu để thoát bến mê, là người dẫn đường 

lìa nẻo hiểm, công lao rất lớn. Bởi lẽ, hết thảy pháp môn chuyên cậy vào tự 

lực, chỉ riêng pháp môn Tịnh Ðộ kiêm nhờ Phật lực. Hết thảy pháp môn phải 

hết  sạch  Hoặc  nghiệp  thì  mới  có  thể  liễu  sanh  tử;  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  đới 

nghiệp  vãng  sanh  liền  dự  vào  dòng  Thánh.  Người  đời  chẳng  xem  xét,  coi 

Tịnh Ðộ là vô dụng, thật đáng than lớn! Hiện tại, người ta hay cho rằng khán 

thoại đầu là cách tu thích hợp nhất, [cứ cho rằng] hễ lâm chung được chết an 

lành là liễu thoát. Nào hay lời ấy là lời nói mớ của kẻ chưa mở Chánh Nhãn. 

Ở đây, tôi dẫn chuyện cũ để làm thí dụ: 

Vào khoảng đời Càn Long - Gia Khánh nhà Thanh, có ba vị Thiền tăng 

cùng  tham  thiền  với  nhau.  Chết  đi,  một  vị  sanh  tại  Giang  Tô,  tên  là  Bành 

Văn Chương; một vị sanh ở Vân Nam, tên là Hà Quế Thanh; một vị sanh ở 

Thiểm  Tây  tên  là  Trương  Phí.  Trong  ba  người,  chỉ  ông  Bành  nhớ  được 

chuyện kiếp trước. Sau lên kinh đô thi Hội, gặp hai người kia liền kể chuyện 

kiếp  trước  cùng  làm  Tăng.  Hai  người  kia  tuy  không  nhớ  được  [việc  cũ], 

nhưng vừa thấy ông Bành đã như [gặp lại] cố nhân, trở thành bạn thân thiết. 

Vào  Điện  Thí  (thi  Ðình),  ông  Bành  đậu  Trạng  Nguyên,  ông  Hà  đậu  Bảng 

Nhãn,  ông  Trương  trúng  Truyền  Lô45.  Họ  Bành  sau  từng  làm  Chủ  Khảo, 

Học Ðài, nhưng khá tham sắc, sau chết tại nhà. Họ Hà giữ chức Chế Ðài ở 

Nam  Kinh.  Giặc  Hồng  Dương  nổi  dậy,  Nam  Kinh  bị  mất,  ông  bị  hoàng 

thượng  bắt  tội  chết.  Ông  Trương  từng  làm  thầy  dạy  hoàng  đế  Hàm  Phong, 

dân  Hồi  Hồi46  muốn  làm  phản  bèn  giết  phăng  ông  đi.  Ba  vị  này  chẳng  thể 

coi là Tăng nhân bình thường, đáng tiếc là chẳng biết cầu sanh Tây Phương, 

tuy  được  đôi  chút  phước  lớn  nhưng  hai  người  chẳng  được  chết  yên  lành. 

Ông Bành tham đắm nữ sắc, e trong đời sau chẳng được như đời này! 

Lại nữa, tiên sinh Ngô Dẫn Chi ở Tô Châu, đậu Thám Hoa triều Thanh. 

Học  vấn,  tướng  mạo,  đạo  đức  đều  tốt  đẹp  cả.  Năm  Dân  Quốc  thứ  mười 

(1921), đi triều bái Phổ Ðà, gặp tôi, tự bảo kiếp trước ông ta là hòa thượng ở 

Vân Nam. Vì khách đến dâng hương đông đảo, chẳng thể chuyện trò nhiều, 

cũng chưa hỏi tường tận nguyên do. Năm [Dân Quốc] thứ mười một (1922), 

tôi qua Dương Châu khắc  in sách, đến ở nhà  một  người đệ tử tại Tô Châu, 

liền dò hỏi về việc ấy, định bụng: Xưa kia vì chưa rõ nguồn cơn, nay [muốn] 

gặp ông ta để đàm luận, nhưng rồi hoàn toàn quên mất. Từ đó, chẳng qua lại 

với nhau nữa. Ðến năm [Dân Quốc] thứ 19 (1930), tôi bế quan tại chùa Báo 

Quốc.  Đến  tháng  Mười  Một,  ông  ta  cùng  hai  tiên  sinh  Lý  Ấn  Tuyền,  Lý 

Hiệp  Hòa  đến  thăm.  Tôi  hỏi:  “Sao  ông  biết  là  kiếp  trước  là  nhà  sư  ở  Vân 

Nam?”  Ông  ta  bảo:  “Năm  hai  mươi  sáu  tuổi,  tôi  nằm  mộng  đến  một  ngôi 

chùa kia, biết  là chùa X. ở huyện X. thuộc tỉnh Vân Nam.  Trông  thấy  hình 

dạng điện đường, phòng xá, cây cối đều như thường thấy, cũng thấy mình là 

Tăng. Tỉnh dậy, nhớ rất rõ, ghi chép lại từng điều”. Sau đấy, một người bạn 

tôi đi làm quan ở Vân Nam (tiên sinh Trương Trọng Nhân còn chưa biết tên 

họ  ông  này),  đem  đối  chiếu  những  lời  ông  ta  chép  thì  không  sai  lệch  mảy 

may. 

Tôi bảo: “Tiên sinh nay đã tám mươi tuổi, không còn được bao nhiêu 

ngày  nữa,  hãy  nên  khôi  phục  sự  nghiệp  hòa  thượng  kiếp  trước,  nhất  tâm 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  mới  chẳng  phụ  công  khó  tu  trì  đời 

trước!”  Ông  ta  đáp:  “Niệm  Phật  có  gì  là  hy  hữu,  lạ  lùng?”  Tôi  nói:  “Niệm 

Phật  tuy  chẳng  phải  là  hy  hữu,  lạ  lùng  gì,  nhưng  thế  gian  chẳng  có  mấy 

người  niệm.  Chuyện  chẳng  hy  hữu,  lạ  lùng  nhất  là  chuyện  ăn  cơm,  cả  thế 

giới không  một ai là chẳng ăn; đấy là sự chẳng hy hữu, lạ lùng bậc nhất, vì 

sao  ông  vẫn  cứ  phải  làm?”  Ông  ta  chẳng  đáp  được,  nhưng  vẫn  không  chịu 

niệm. Ông ta hỏi hai ông Lý: “Các vị có niệm không?” Họ đáp: “Niệm chứ!” 

Ông ta vẫn chẳng nghe theo, đến tối ngày Ba Mươi tháng Chạp, lúc sắp thắp 

đèn,  qua  đời,  vừa  tròn  tám  mươi  tuổi.  Vị  này  đời  trước  tu  trì  cũng  rất  khá 

nên  đời  này  mới  cảm  được  công  danh  lớn  lao,  tuổi  thọ  lâu  dài,  nhưng  đời 

này  chỉ  giữ  trọn  luân  thường,  chẳng  còn  tin  vào  Phật  pháp  nữa,  há  chẳng 

phải là đáng xót xa lắm sao? 

Cả  bốn  vị  trên  chưa  ai  chứng  đắc,  mà  dù  có  sở  chứng  đi  nữa,  nếu 

chưa  đoạn  hết  phiền  hoặc  thì  vẫn  khó  thể  lìa  khỏi  sanh  tử  được!  Thậm  chí 

như thiền sư Viên Trạch đời Ðường, biết được chuyện quá khứ, vị lai, nhưng 

vẫn không thể thoát được, huống hồ là kẻ chỉ được chết an tường lại có thể 

giải quyết xong chuyện sanh tử được sao? Cha ông Lý Nguyên đời Ðường, 

trấn  thủ  Ðông  Ðô,  bị  An  Lộc  Sơn  làm  phản  giết  chết.  Lý  Nguyên  chẳng 

muốn làm quan, biến căn nhà mình đang sống ở Lạc Dương thành chùa Huệ 

Lâm,  thỉnh  Viên  Trạch  làm  Hòa  Thượng;  Lý Nguyên  cũng  tu  hành  ở  chùa 

ấy. Qua mấy năm, Lý Nguyên muốn triều bái Nga Mi, mời Viên Trạch cùng 

đi.  Viên  Trạch  muốn  đi  theo  đường  Thiểm  Tây,  nhưng  Lý  Nguyên  chẳng 

muốn đến kinh đô nên nhất định đi theo đường thủy Kinh Châu. Viên Trạch 

đã tự biết mình chẳng trở về được nên liền dặn dò hậu sự, mỗi mỗi đều rành 

rẽ, kẹp trong cuốn kinh nhưng chẳng để lộ ra, theo Lý Nguyên ngồi thuyền 

ra đi. 

Thuyền bơi đến  miền thượng du Kinh Châu, sắp gần đến Giáp Sơn, 

vùng  đất  ấy  thế  nước  chảy  xiết,  chưa  đến  tối  đã  phải  cắm  thuyền.  Chợt  có 

một người đàn bà mặc quần gấm, kéo nước bên sông. Viên Trạch vừa trông 

thấy,  hai  mắt ứa  lệ.  Lý Nguyên  hỏi  nguyên do, Viên Trạch đáp: “Ta chẳng 

chịu đi theo đường này là vì sợ gặp người đàn bà này. Bà ta mang thai đã ba 

năm, chờ ta sanh làm con. Chẳng thấy còn có thể trốn lánh, chứ nay đã thấy, 

không cách  nào không  làm con bà ta được! Ông  nên tụng chú, giúp ta  mau 

sanh.  Ðến  ngày  thứ  ba,  hãy  đến  nhà  thăm  ta.  Ta  trông  thấy  ông,  cười  một 

tiếng làm tin. Mười hai năm sau, đêm Rằm tháng Tám, đến bên bờ giếng Cát 

Hồng  tại Thiên  Trúc ở  Hàng Châu  gặp ta”. Nói  xong, Viên Trạch tọa thoát 

(ngồi qua đời). Bà nọ liền sanh con. Ngày thứ ba, Lý Nguyên đến thăm, đứa 

bé liền cười. Sau đấy, Lý Nguyên quay về chùa Huệ Lâm, thấy trong quyển 

kinh đã viết sẵn lời dự ngôn về hậu sự, càng thêm tin [sư Viên Trạch] chẳng 

phải  là kẻ tầm thường. Mười hai  năm sau, Lý Nguyên đến  Hàng Châu. Tới 

đêm Rằm tháng  Tám, ông đến chỗ  ước hẹn chờ đợi; chợt thấy bên sông có 

đứa bé trai chăn trâu, ngồi trên lưng trâu, dùng roi gõ sừng trâu, xướng:  

             Tam sinh thạch thượng cựu tinh hồn,  

             Thưởng nguyệt, ngâm phong bất yếu luân.  

             Tàm quý tình nhân viễn tương phỏng,  

             Thử thân tuy dị tánh thường tồn.  

(Trên đá ba sinh47, vẫn nguyên hồn  

Ngâm gió, thưởng trăng lọ phải bàn 

Thẹn thấy người xưa tìm đến gặp 

Thân này tuy khác, tánh thường còn) 

Lý Nguyên nghe xong bèn đến chào hỏi. Hàn huyên xong xuôi, đứa 

bé lại đọc:  

 Thân tiền, thân hậu sự mang mang,  

             Dục thoại nhân duyên khủng đoạn trường48  

             Ngô, Việt giang sơn du dĩ biến  

 Khước hồi yên trạo thượng cù đường    

(Thân trước, thân sau sự vấn vương 

Bàn chuyện nhân duyên luống đoạn trường  

Ngô,Việt giang sơn chơi khắp cả, 

Gác chèo mây khói, ẩn ao chuôm)  

Rồi  ruổi  trâu  đi  mất.  Thân  phận  như  thế  còn  chưa  liễu  thoát  được, 

huống  hồ  là  những  kẻ  chỉ  mới  lãnh  hội  được  câu  thoại  đầu,  được  chết  an 

lành mà coi là đã liễu thoát ư? Cậy vào tự lực để thoát sanh tử khó khăn như 

thế đó; cậy vào Phật lực để thoát sanh tử dễ dàng như thế đó; vậy mà người 

đời  vẫn cứ buông bỏ Phật  lực để cậy  vào  tự  lực, cũng  là  vì chưa  hiểu rõ  lẽ 

mầu  nhiệm.  Nay  dùng  hai  câu  sau  đây  để  nói  toạc  ra:  Chỉ  là  vì  tri  kiến  sai 

lầm  “muốn  tỏ  vẻ  ta  là  hạng  người  bậc  thượng,  chẳng  chịu  làm  chuyện  tầm 

thường,  không  hy  hữu,  lạ  lùng”  vậy.  Xin  hết  thảy  mọi  người  hãy  suy  nghĩ 

chín  chắn  chuyện  đã  qua  của  năm  người  này  rồi  tự  lợi,  lợi  tha,  sốt  sắng  tu 

Tịnh Nghiệp như lo chôn cất cha mẹ, như cứu đầu cháy thì  mới khỏi luống 

uổng đời này và lần gặp gỡ này. 

---o0o--- 

 Ngày thứ năm : Giải thích sơ lược về giáo nghĩa Lục Tức của 

 tông Thiên Thai, kiêm giảng về việc ăn chay, phóng sanh 

Pháp môn Tịnh Ðộ thích hợp khắp ba căn, thâu nhiếp lợi căn lẫn độn 

căn, khế lý, khế cơ, chí viên, chí đốn, đúng là pháp môn lợi lạc chúng sanh 

duy  nhất  vô  thượng.  Nhưng  con  người  hiện  tại,  có  kẻ  tự  cao,  tự  đại  bảo: 

“Chúng sanh tức là Phật thì ta chính là Phật, sao lại phải niệm Phật?”, kẻ thì 

lại cho rằng: “Ta đã là phàm phu khổ não, làm sao có thể liễu thoát sanh tử, 

chỉ  cầu  kiếp  sau  chẳng  mất  thân  người  thôi!”  Hai  hạng  người  này  đều  vì 

chẳng  hiểu  rõ  nhân  quả  mà  thành  ra  như  thế  ấy.  Bởi  đó,  hôm  nay  tôi  vẫn 

giảng về nhân quả. 

Phải  biết   “chúng  sanh  tức  là  Phật”   [chỉ  cho] cái  nhân  chân  thật  là 

Phật  tánh  sẵn  có  đủ.  Nếu  chẳng  tu  hạnh  Niệm  Phật  mầu  nhiệm,  Phật  tánh 

chẳng thể hiển hiện thì làm sao đạt được thật quả “giải thoát sanh tử, thành 

tựu  Phật  đạo”  cho  được?  Ví  như  gương  báu  đóng  bụi,  quang  minh  chẳng 

hiện, thật ra chẳng mất mảy may. Nếu chịu ra sức lau chùi, mài giũa thì sẽ tự 

có thể chiếu trời soi đất. Nếu nói: “Ta là phàm phu khổ não, chẳng thể vãng 

sanh Tây Phương, liễu sanh thoát tử, cho đến thành Phật” thì lại chính là lời 

lẽ của kẻ  nghiệp chướng sâu  nặng, tự cam chịu đọa  lạc. Vả  nữa, người đời 

nay  có  kẻ  đánh  cờ,  xoa  mạt-chược  đến  nỗi  mệt  quá  rồi  chết,  chẳng  biết  là 

bao nhiêu! Nếu họ có thể vận dụng sự khổ nhọc ấy vào chuyện tu hành niệm 

Phật thì lo gì chẳng vãng sanh Tây Phương, chứng lên đến Phật quả ư? Bởi 

lẽ, Phật vốn chỉ là một chúng sanh tu trì, chứng đắc Phật quả mà thôi. 

Thiên Thai Trí Giả Ðại Sư đời Tùy soạn cuốn Quán Vô Lượng Thọ 

Phật  Kinh  Sớ,  đã  lập  ra  giáo  nghĩa  Lục  Tức  Phật  để  đối  trị  căn  bệnh  lớn 

“cam chịu đọa lạc” và bệnh “tự tôn, tự đại sai lầm”. Lục Tức Phật là: một là 

Lý  Tức  Phật,  hai  là  Danh  Tự Tức  Phật,  ba  là  Quán  Hạnh  Tức  Phật,  bốn  là 

Tương  Tự  Tức  Phật,  năm  là  Phần  Chứng  Tức  Phật,  sáu  là  Cứu  Cánh  Tức 

Phật. “Lục”: minh thị thứ lớp sâu - cạn, “Tức”: chỉ rõ ngay nơi Thể chính là 

Phật. Ví như trẻ sơ sanh hình thể chẳng khác gì cha mẹ, nhưng sức lực, khả 

năng  khác  biệt  rất  xa.  Bởi  thế,  chẳng  thể  bảo  đứa  bé  con  ấy  chẳng  phải  là 

người,  nhưng  cũng  chẳng  thể  sai  nó  gánh  vác  chuyện  của  người  đã  trưởng 

thành được. Nếu biết  rõ “tuy sáu  mà thường tức”  thì sẽ chẳng sanh  lui sụt. 

Nếu hiểu “tuy tức mà thường sáu” sẽ chẳng sanh lòng tăng thượng mạn. Từ 

đó,  nỗ  lực tu trì, sẽ từ phàm phu  mà  viên  chứng  Phật quả, do  Lý Tức  Phật 

mà thành Cứu Cánh Tức Phật vậy. 

1. Lý  Tức Phật  là  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  Tánh.  Tuy  trái 

phản  Chánh  Giác,  xuôi  theo  trần  lao,  luân  hồi  Tam  Ðồ,  Lục  Ðạo,  nhưng 

công đức của Phật Tánh vẫn tự đầy đủ, cho nên gọi là Lý Tức Phật, coi Lý 

Thể của tâm tức là Phật vậy. Ông Vô Cơ Tử làm bài tụng rằng:   

 Ðộng, tịnh lý toàn thị  

             Hành, tàng sự tận phi,  

             Minh minh tùy vật khứ,  

             Yểu yểu bất tri quy.  

(Ðộng, tịnh toàn là lý, 

Hành, tàng chẳng trúng gì, 

Tối tăm theo đuổi vật, 

Mờ mịt chẳng biết về)    

Do  hết  thảy  chúng  sanh  chưa  nghe  Phật  pháp,  chẳng  biết  tu  trì, 

nhưng nhất niệm tâm thể vẫn hoàn toàn giống như Phật. Vì thế mới bảo là: 

 “Ðộng, tịnh toàn là lý” . Do  mê lầm tự tâm, tạo các sự nghiệp nên  mới bảo 

 “Hành, tàng chẳng trúng gì”  (Hành là hoạt động, tàng là ở yên), vì mọi việc 

làm đều chẳng tương  ứng Phật Tánh. Suốt ngày, suốt  năm, tối tăm,  mờ  mịt 

ruổi theo  vật dục (lòng  ham  muốn  vật chất) phiền  não  vọng tưởng, từ sống 

đến  chết  chẳng  hề  biết  hồi  quang  phản  chiếu  (xoay  trở  lại  xét  soi  cái  tâm), 

nên bảo là:  “Tối tăm theo đuổi vật, mờ mịt chẳng biết về”.    

2. Danh Tự Tức Phật là hoặc do từ thiện tri thức, hoặc từ kinh điển 

mà biết rằng tâm vốn sẵn đủ Phật Tánh tịch - chiếu viên dung, bất sanh, bất 

diệt. Thông suốt hiểu rõ nơi danh tự, biết hết thảy pháp đều là Phật pháp, hết 

thảy  chúng  sanh  đều  có  thể  thành  Phật.  Ðó  gọi  là  “nghe  danh  tự Phật  tánh 

liền hiểu rõ, thấu suốt Phật pháp”. Kệ tụng rằng 

 Phương thính vô sanh khúc,  

             Thỉ văn bất tử ca,  

             Kim tri đương thể thị  

             Phiên hận tự tha đà.  

(Vừa nghe khúc vô sanh, 

Mới nghe bài bất tử, 

Liền biết ngay đương thể, 

Tiếc đã trót lần khân)    

[Ý nói]: Từ trước đến nay chỉ biết sanh tử luân hồi không lúc nào kết 

thúc;  nay biết Phật  Tánh chân  thường, bất sanh, bất diệt, đã biết đương thể 

(ngay nơi bản thể) chính là cái nhân chân chánh để thành Phật liền gấp gáp 

tu trì, còn hận từ trước đến nay mình bỏ uổng quang âm (thời gian) đến nỗi 

chưa thể thật sự chứng đắc! 

3. Quán Hạnh Tức Phật là nương theo Giáo tu Quán, tức là địa vị 

Ngoại Phàm Ngũ Phẩm trong Viên Giáo. Ngũ Phẩm là:  

a. Tùy Hỷ Phẩm: nghe pháp Thật Tướng, tin hiểu, tùy hỷ. 

b.  Ðộc  Tụng  Phẩm:  đọc  tụng  kinh  Pháp  Hoa  và  các  kinh  điển  Ðại 

Thừa để hỗ trợ quán hạnh, hiểu biết. 

c. Giảng Thuyết Phẩm: Tự nói  những điều  mình tự chứng  hiểu (nội 

giải) để chỉ dạy, dắt dẫn làm lợi cho người khác. 

c. Kiêm Hành Lục Ðộ Phẩm: Kiêm tu Lục Ðộ để giúp cho quán tâm. 

e. Chánh Hành Lục Ðộ Phẩm: Lấy việc hành Lục Ðộ làm hạnh chánh 

yếu, tự  mình  hành, dạy người khác  hành, Lý  - Sự đầy đủ. Quán  Hạnh càng 

thêm thù thắng. Kệ tụng rằng:    

 Niệm niệm chiếu thường lý  

             Tâm tâm tức huyễn trần  

             Biến quán chư pháp tánh  

             Vô giả diệc vô chân.  

(Niệm niệm chiếu thường lý, 

Tâm tâm bặt huyễn trần  

Quán khắp các pháp tánh, 

Không giả cũng không chân)   

Ðã viên ngộ (ngộ trọn vẹn) Phật tánh, nương theo Giáo tu Quán, đối 

trị  phiền  não  tập  khí  nên  bảo  là:   “Niệm  niệm  chiếu  thường  lý,  tâm  tâm  bặt 

 huyễn trần”.  Hiểu rõ một sắc, một hương không thứ gì chẳng phải là Trung 

Ðạo;  hết  thảy  các  pháp  không  pháp  nào  chẳng  phải  là  Phật  pháp,  hết  thảy 

chúng  sanh  đều  sẽ  thành  Phật,  cho  nên  nói:   “Quán  khắp  các  pháp  tánh, 

 không giả cũng không chân”.  

4.  Tương Tự Tức Phật là tương tự giải phát (gần giống như đã giải 

ngộ, phát khởi), tức là địa vị Nội Phàm thuộc Thập Tín trong Viên Giáo. Sơ 

Tín  đoạn  Kiến  Hoặc,  Thất  Tín  đoạn  Tư  Hoặc;  Bát,  Cửu,  Thập,  Tín  đoạn 

Trần Sa Hoặc. Kệ tụng rằng:    

 Tứ Trụ tuy tiên thoát,  

             Lục trần vị tận không  

             Nhãn trung do hữu ế  

             Không lý kiến hoa hồng.  

(Trước đã thoát Tứ Trụ, 

Nhưng sáu trần chửa không, 

Mắt vẫn còn màng mộng  

Thấy hoa đốm trên không)   

Tứ Trụ là:  

a. Kiến Nhất Thiết Trụ Ðịa chính là Kiến Hoặc trong Tam Giới. 

b. Dục Ái Trụ Ðịa chính là Tư Hoặc trong Dục Giới. 

c. Sắc Ái Trụ Ðịa tức là Tư Hoặc trong Sắc Giới. 

d. Hữu Ái Trụ Ðịa tức là Tư Hoặc trong Vô Sắc Giới. 

Sơ Tín đoạn Kiến Hoặc, Thất Tín đoạn Tư Hoặc nên bảo là:  “Trước 

 đã  thoát  Tứ  Trụ” .  Nhưng  do  tập  khí  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc  pháp  chưa 

hết, nên bảo là:  “Nhưng sáu trần chửa không”.  Ở đây chỉ luận về địa vị Thất 

Tín, chứ Bát, Cửu, Thập Tín đã phá được Trần Sa Hoặc nên tập khí đã hoàn 

toàn  rỗng  không.  Tập  khí  là  những  dư  âm  của  các  chánh  Hoặc  (các  phiền 

não  chánh  yếu).  Giống  như  cái  mâm  đựng  thịt  dù  đã  rửa  sạch,  vẫn  còn  có 

mùi hôi; bình đựng rượu tuy đã súc kỹ vẫn còn có mùi rượu.  “Mắt vẫn còn 

 màng mộng, thấy hoa đốm trên không”   là: Vì chưa phá Vô Minh  nên chưa 

thể thấy được bản thể của Chân Không Pháp Giới. 

5.  Phần Chứng Tức Phật là ở [giai đoạn] Thập Tín hậu tâm49, phá 

một phần Vô Minh, chứng một phần Tam Ðức, liền bước vào Sơ Trụ, chứng 

Pháp  Thân,  là  Pháp  Thân  Đại  Sĩ.  Từ  Sơ  Trụ  đến  Đẳng  Giác,  tổng  cộng  là 

bốn mươi mốt địa vị, mỗi địa vị đều phá được một phần vô minh, chứng một 

phần Tam Đức, nên gọi là Phần Chứng Tức Phật. Do vô minh chia làm bốn 

mươi  hai  phẩm,  Sơ  Trụ  phá  một  phần,  cho  đến  Thập  Trụ  phá  được  mười 

phần. Trải qua [các địa vị] Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Ðịa cho đến 

Ðẳng Giác [lần lượt] phá được bốn mươi mốt phần. Bậc Sơ Trụ có thể hiện 

thân  làm  Phật  trong  thế  giới  không  có  Phật,  lại  còn  tùy  loại  hiện  thân  độ 

thoát  chúng  sanh.  Thần  thông  đạo  lực  của  bậc  này  chẳng  thể  nghĩ  bàn, 

huống hồ là càng lên mỗi địa vị trên càng thù thắng hơn nữa, nhất là địa vị 

thứ bốn mươi mốt là Ðẳng Giác Bồ Tát ư? Kệ tụng rằng:    

 Khoát nhĩ tâm khai ngộ  

             Trạm nhiên nhất thiết thông  

             Cùng nguyên do vị tận  

             Thường kiến nguyệt mông lung.  

(Ðột nhiên tâm khai ngộ, 

Lặng trong hết thảy thông, 

Vẫn chưa thông tận gốc  

Trăng thường thấy mông lung)    

 “Ðột nhiên tâm khai ngộ, lặng trong hết thảy thông” là nói về cảnh 

tượng  phá  được  vô  minh  đôi  phần,  chứng  ngộ  đôi  phần.  “Vẫn  chưa  thông 

 tận gốc, trăng thường thấy mông lung”  ý nói còn có mây vô minh [che lấp] 

nên chưa thể thấy thấu tột ánh sáng của vần trăng thiên chân trong tự tánh. 

6. Cứu  Cánh  Thành  Phật  là  từ  Ðẳng  Giác  lại  phá  một  phần  Vô 

Minh  nên  [thấu  đạt]  tột  cùng  Chân  Tánh,  hết  sạch  Hoặc,  phước  huệ  viên 

mãn, chứng  ngộ triệt để Chân Như Phật  Tánh sẵn có ngay  trong tâm  mình, 

đạt địa vị Diệu Giác, thành đạo Vô Thượng Bồ Ðề. Kệ tụng rằng:  

 Tùng lai chân thị vọng  

             Kim nhật vọng giai chân  

             Ðản phục bản thời tánh  

             Cánh vô nhất pháp tân.  

(Từ trước, chân là vọng  

Hôm nay, vọng là chân, 

Chỉ khôi phục bản tánh  

Có pháp nào mới đâu?)   

 “Từ trước chân là vọng”  là trước khi ngộ thì cũng chỉ “Ngũ Uẩn đều 

là  không”  này  mà  lầm  sanh  chấp  trước  [khiến  cho]  Sắc  Pháp,  Tâm  Pháp 

thành  lập,  khổ  ách  theo  đó  sanh  ra.  Sau  khi  đã  ngộ  rồi,  tuy  vẫn  chỉ  là  Ngũ 

Uẩn  này,  nhưng  toàn  thể  đều  là  một  Chân  Như,  trọn  chẳng  có  tướng  Sắc, 

Tâm, Ngũ Uẩn để được. Vì thế, bảo  là:  “Từ trước chân là vọng. Hôm nay, 

 vọng là chân” . Nhưng cái Chân được chứng ấy nào phải là điều gì mới đạt 

được, chẳng qua là phục hồi lại Chân Như Phật Tánh sẵn có đó thôi, vì thế 

bảo:  “Chỉ khôi phục bản tánh, có pháp nào mới đâu?”  

Lại nữa, chúng sanh còn mê thì thấy Phật, Bồ Tát và hết thảy chúng 

sanh  đều  là  chúng  sanh,  cho  nên  hủy  báng  Phật  pháp,  sát  hại  chúng  sanh, 

chẳng biết là tội lỗi; trái lại còn coi đó là vui. Ðức Phật đã triệt ngộ cái tâm 

“tâm, Phật, chúng sanh cả ba không sai biệt”, thấy hết thảy chúng sanh hoàn 

toàn là Phật. Vì thế đều vì kẻ oán, người thân thuyết pháp khiến cho được độ 

thoát;  dẫu  là  kẻ  cực  kỳ  ác  nghịch  không  tin,  tâm  [Phật]  cũng  không  hề  có 

một  niệm buông bỏ  vì Phật  thấy thấu suốt kẻ đó chính  là  một  vị Phật chưa 

thành vậy. 

Sáng hôm nay, ông Hoàng Hàm bảo tôi: “Pháp Sư Viên Anh nói đạo 

tràng sắp viên mãn. Ngày hoàn mãn sẽ cử hành phóng sanh. Ðến ngày Mười 

Sáu  sẽ  nói  về  Tam  Quy,  Ngũ  Giới,  xin  tôi  vì  đại  chúng  giảng  đại  ý  việc 

phóng sanh và thọ Tam Quy, Ngũ Giới ngõ hầu mong mọi người cùng phát 

tâm  lợi  người,  lợi  vật”.  Bởi  thế,  chẳng  thể  không  tuyên  nói.  Pháp  hội  này 

nhằm để hộ quốc tức tai. Nếu suy xét đến tận cùng nguyên do phát khởi tai 

nạn thì phần nhiều là vì sát sanh mà ra. Vì thế, muốn ngưng dứt sát nghiệp, 

phải bắt đầu từ việc kiêng giết chóc, ăn chay, bảo vệ, tiếc thương sanh mạng 

loài vật và chuộc mạng loài vật. Mọi người ai nấy phải nên phát tâm bảo vệ, 

thương tiếc sanh mạng loài vật.  “Muốn biết binh đao trong cõi thế, lò mổ xin 

 nghe tiếng nửa đêm”. Hãy giữ hai câu ấy làm lời răn nhắc, tận lực kiêng dè. 

Ý nghĩa của việc phóng sanh là khiến cho mọi người phát tâm bảo vệ 

mạng sống của chúng sanh. Chính  mình phóng sanh, đương nhiên sẽ chẳng 

sát  sanh  nữa.  Chính  mình  đã  chẳng  phóng  sanh,  trông  thấy  người  khác 

phóng  sanh,  lẽ  nào  còn  nỡ  sát  sanh?  Nếu  ai  nấy  bảo  vệ,  thương  tiếc  sanh 

mạng,  chẳng  tàn  hại  nữa  thì  tiêu  được  sát  kiếp,  chuyển  được  vận  nước. 

Nhưng  người  đời  vẫn  có  kẻ  một  mặt  bỏ  tiền  phóng  sanh,  một  mặt  vẫn  sát 

sanh, ăn thịt như thường. Như vậy, dù có chút công  đức phóng sanh,  vẫn e 

khó  địch  nổi  tội  lỗi  sát  sanh  lớn  lao!  Hiện  thời,  hội  này  dự định  ngày  viên 

mãn sẽ cử hành phóng sanh, xin các vị phát tâm thí tiền giúp cho, tự lợi, lợi 

vật, công đức chẳng thể nghĩ bàn. Còn như [tiền] cúng dường của đệ tử quy 

y  lần  này,  Ấn  Quang  quyết  định  dùng  hết  vào  việc  cứu  trợ  tai  nạn,  trọn 

chẳng lấy dùng một đồng nào! Bởi lẽ, tôi là một ông Tăng trơ trọi, đã không 

có chùa miếu, lại cũng chẳng có đồ đệ, trừ thức ăn, quần áo ra, để dành tiền 

làm  gì? Mai kia  mạng chung, sau khi  hỏa thiêu, đem tro rải  xuống biển cả, 

chẳng cần phải tạo tháp và làm bất cứ [hình thức] kỷ niệm nào! 

Ngay  cả  việc  quy  y  đây,  từ  đầu  tôi  vốn  chẳng  thuận,  nhưng  bởi  cư  sĩ 

Khuất  Văn  Lục  và  pháp  sư  Viên  Anh  thiết  tha  khuyên  bảo,  viện  lẽ  những 

người phát tâm cầu pháp ân cần, vì thỏa mãn ý nguyện của họ, vì tình chẳng 

thể khước từ, nên đành chấp thuận. Tôi  vốn  xem  nhẹ tiền bạc, chẳng  giống 

những người khác, mỗi tên đệ tử phải xuất tiền “hương kính”50 bao nhiêu đó 

mới  chấp  thuận  cho  quy  y.  Tôi  thì  không  tiền  cũng  quy  y  được,  chỉ  cần 

người ấy có tâm thành kính tu trì mà thôi. Bởi lẽ, chẳng thể coi chuyện quy y 

như chuyện mua bán, cần phải ra giá bao nhiêu đó mới  mua được hàng hóa 

độ  đáng  giá  chừng  đó!  Có  như  vậy  thì  mới  là  tín  đồ  chân  thật  quy  y  Phật 

pháp, mới có thể đạt đại lợi ích liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. 

---o0o--- 

 Ngày thứ sáu : Dùng Chân Ðế và Tục Ðế để phá trừ kiến chấp và 

 trần thuật những chuyện linh cảm gần đây 

Người đời chấp không, chấp có, lầm sanh kiến giải của chính  mình 

nên  mê  muội  chẳng  giác  ngộ.  Đức  Thế  Tôn  lập  ra  giáo  pháp  [là  vì]  muốn 

cho  chúng  sanh  phá  trừ  hai  kiến  chấp  ấy,  đặc  biệt  bày  ra  một  pháp  môn 

Niệm Phật,  mong chúng sanh  từ Có đạt đến  Không, dẫu đắc  Không  nhưng 

chẳng  bỏ  Có  thì  hai  pháp  Có  -  Không  sẽ  hỗ  trợ  nhau,  được  lợi  ích  rất  lớn. 

Huống hồ là cậy vào nguyện lực của Phật Di Ðà. Vì thế, lực dụng của pháp 

môn Niệm Phật vượt trỗi hết thảy pháp môn [khác], làm chỗ quy túc cho hết 

thảy các pháp môn. 

Trong đời có một hạng người tri kiến hèn kém, dạy họ niệm Phật cầu 

sanh Tây Phương bèn nói: “Chúng tôi là hạng nghiệp lực phàm phu, làm sao 

dám mong mỏi vãng sanh Tây Phương? Chỉ cầu chẳng mất thân người là đủ 

lắm rồi”. Thứ tri kiến này là do chẳng biết tâm tánh của chúng sanh và tâm 

tánh  của  chư  Phật  giống  hệt,  chẳng  hai.  Nhưng  chư  Phật  tu  đức  đến  cùng 

cực,  tánh  đức  hiển  hiện  trọn  vẹn,  còn  chúng  sanh  dẫu  đủ  tánh  đức,  trọn 

không  tu  đức,  dẫu  có  tu  tập  nhưng  lắm  kẻ  vì  tu  hành  trái  nghịch  với  tánh, 

nên đâm ra càng thêm mê muội. 

Lại có  một  hạng  người tri kiến cuồng  vọng. Dạy  họ  niệm  Phật, liền 

bảo:  “Ta  đã  là  Phật,  cần  gì  phải  niệm  Phật?  Các  ngươi  chẳng  biết  tự  mình 

chính  là  Phật  thì  thường  niệm  Phật  cũng  không  sao!  Ta  đã  tự  biết  là  Phật, 

cần gì phải trên đầu lại chồng thêm một cái đầu!” Thứ tri kiến này là do chỉ 

biết đến vị Phật thuộc về Phật Tánh sẵn có ngay trong tâm, chưa biết đến vị 

Phật đã đoạn sạch phiền hoặc, viên mãn phước huệ. Hạng người này nếu đã 

biết Tánh - Tu, Lý - Sự đều chẳng thể thiên chấp, cực lực tu tịnh hạnh thì sẽ 

vượt  xa  hạng  người  nẩy  sanh  tri  kiến  hèn  kém.  Nếu  chẳng  vậy,  sẽ  tự  lầm, 

lầm người, vĩnh viễn đọa trong địa ngục A Tỳ, trọn không có kỳ ra. Vì thế, 

đối với  những  hiểu biết  lầm  lạc chấp không, chấp có, kiến  giải  hèn kém  và 

kiến giải lầm lạc cuồng vọng này, chỉ có riêng pháp Niệm Phật là dễ đối trị 

nhất.  “Tâm này làm  Phật, tâm này là  Phật” , nếu chẳng  làm  Phật thì chẳng 

phải là Phật được. Hai câu kinh văn này chính là Vô Thượng Diệu Pháp để 

phá trừ hai thứ kiến chấp hèn kém và cuồng vọng. 

Bàn  chặt  chẽ  về  ý  nghĩa  lớn  lao  trong  Phật  pháp  thì  chẳng  ngoài 

Chân Ðế và Tục Ðế. Chân Ðế một pháp chẳng lập, là thực thể được thấy biết 

bởi Thánh Trí. Tục Ðế phô bày trọn vẹn vạn hạnh, chính là hành tướng được 

tu trong pháp môn (chữ Tục ở đây nghĩa là tạo dựng, kiến lập, chứ đừng hiểu 

là  thế  tục,  thô  tục).  Người  học  Phật  phải  viên  dung  Chân  -  Tục,  một  mực 

cùng hành. Bởi lẽ, vì một pháp chẳng lập thì mới có thể tu đạo phô bày trọn 

vẹn vạn hạnh. Vạn hạnh được phô bày trọn vẹn thì mới hiển hiện được bản 

thể  một  pháp  chẳng  lập.  Nay  để  dễ  hiểu,  tôi  nêu  riêng  một  thí  dụ.  Bản  thể 

của  Chân  Như  Pháp  Tánh  ví  như  tấm  gương  quý  báu  tròn  lớn,  rỗng  rỗng 

rang rang, trọn không có  một  vật, thế  mà  người  Hồ đến  thì bóng  người  Hồ 

hiện, người Hán đến ắt bóng người Hán hiện. Hồ, Hán cùng đến một lúc thì 

cùng  lúc  hiện bóng. Ngay đang trong  lúc rỗng  rang, trống  lỗng, trọn không 

có một vật, chẳng trở ngại gì chuyện người Hồ đến, bóng người Hồ hiện; kẻ 

Hán đến, bóng kẻ  Hán  hiện. Ngay đang  lúc người Hồ đến  hiện bóng  người 

Hồ,  người  Hán  đến  soi  bóng  người  Hán,  gương  vẫn  rỗng  rang,  trống  lỗng, 

trọn không có một vật. 

Thiền  Tông  đặt  nặng  Chân  Ðế,  tức  là  ngay  chỗ  “vạn  hạnh  phô  bày 

trọn vẹn” chỉ ra “một pháp chẳng lập”. Tịnh tông phần nhiều chú trọng Tục 

Ðế, tức là ngay nơi “một pháp chẳng lập”, chỉ ra chuyện “vạn hạnh phô bày 

trọn vẹn”. Bậc trí hiểu rõ Lý sẽ tự chẳng thiên chấp. Nếu không, thà chấp Có 

còn  hơn  là  chấp  Không!  Vì  nếu  chấp  Có  dẫu  chưa  ngộ  trọn  vẹn  Phật  tánh 

vẫn  còn  có  công  tu  trì;  chứ  chấp  Không  sẽ  bác  không  nhân  quả,  thành  ra 

kiến  chấp  Ðoạn  Diệt,  phá  hoại,  rối  loạn  Phật  pháp,  khiến  chúng  sanh  nghi 

ngờ, lầm lạc, họa ấy rất lớn, chẳng thể tuyên nói được! 

Chúng  ta  niệm  Phật  trước  hết  phải  từ  Có  Niệm  mà  khởi.  Niệm  đến 

lúc  niệm  lặng, tình  mất, ắt không  những đã không có Ta  là  người  niệm  mà 

cũng  không  có  đức  Phật  được  ta  niệm,  nhưng  từng  câu,  từng  chữ vẫn  rành 

rẽ, phân  minh, chẳng lầm, chẳng loạn, tức là như thường nói:  “Niệm mà vô 

 niệm, vô niệm mà niệm”  vậy.  “Niệm mà vô niệm, vô niệm mà niệm”  nghĩa là 

ngay  trong  lúc  đang  niệm  Phật,  trọn  chẳng  có  ý  niệm  khởi  tâm  niệm  Phật. 

Tuy  không  có  ý  niệm  khởi  tâm  niệm  Phật  nhưng  lại  niệm  rành  rẽ,  phân 

minh,  liên tục. Nhưng công phu  này chẳng phải  là điều  hạng sơ tâm có  thể 

đạt  được  ngay!  Nếu  chưa  đạt  đến  công  phu  “vô  niệm  mà  niệm”  mà  không 

chú  trọng “có niệm”  thì khác  nào phá  nhà để tìm  lấy chỗ trống không! Cái 

Không  ấy  quyết  chẳng  phải  là  chỗ  để  an  thân  lập  mạng  được!  Các  bậc  cổ 

Thiền  đức,  có  nhiều  vị  lễ  bái,  trì  tụng  chẳng  tiếc  thân  mạng  như  cứu  đầu 

cháy. Vì thế, Vĩnh Minh Diên Thọ thiền sư ngày  làm  một trăm  lẻ tám  Phật 

sự,  đêm  qua  ngọn  núi  khác  kinh  hành  niệm  Phật;  huống  hồ  là  kẻ  hậu  học 

chẳng trọng Sự Tu (tu hành về mặt Sự) mà hòng thành tựu đạo nghiệp ư? Do 

đại  ngộ  lý  thể  “một  pháp  chẳng  lập”,  tận  lực  tu  hành  công  phu  “vạn  pháp 

viên tu” nơi mặt Sự thì mới là Trung Ðạo Không Hữu viên dung! 

Kẻ [chấp vào] Không Giải Thoát cho rằng chẳng tu một pháp nào hết 

mới là “[một pháp] chẳng lập” được chư Phật gọi là “đáng thương xót”. Liên 

Trì  Ðại  Sư  dạy:   “Chấp  sự  mà  niệm,  giữ  được  liên  tục  thì  sẽ  chẳng  luống 

 uổng công, được dự vào phẩm vị [vãng sanh]. Chấp lý nhưng tâm chưa thật 

 sự thông đạt, khó thể tránh được cái họa rớt vào Không. Bởi lẽ, Sự có công 

 năng kèm cặp Lý, Lý chẳng thể tồn tại độc lập” , lý do là như vậy đó. Chúng 

ta  học  Phật  phải  do  từ  ngay  nơi  Sự  để  thành  Lý,  do  chính  ngay  nơi  Lý  để 

thành Sự. Lý - Sự viên dung, Có - Không chẳng hai thì mới có thể trọn thành 

tam muội, liễu thoát sanh tử. Nếu tự nói ta chính là Phật, chấp Lý phế Sự, sai 

lầm rất nặng! Hãy nên tận lực tu trì, nhất tâm niệm Phật, từ Sự hiển Lý, dẫu 

hiển  Lý vẫn chú  trọng  nơi  Sự thì  mới được  lợi  ích thật sự. Ngay  như hàng 

Ðẳng  Giác  Bồ  Tát  vẫn  còn  phải  dùng  mười  đại  nguyện  vương  hồi  hướng 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới hầu mong viên mãn Phật Quả. Nay 

là phàm phu mà chẳng biết tự lượng, coi niệm Phật là Tiểu Thừa chẳng đáng 

để tu trì, tương lai quyết định vào địa ngục A Tỳ vậy! 

Hơn  nữa,  người  niệm  Phật  ai  nấy  phải  tận  hết  bổn  phận  của  chính 

mình,  chẳng  trái  nghịch  luân  lý  thế  gian,  như  thường  nói  là   “giữ  vẹn  luân 

 thường, tận hết bổn phận, ngăn cấm điều  tà, giữ lòng thành, đừng làm các 

 điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành”.   Nếu  bất  hiếu  với  cha  mẹ,  chẳng  dạy  dỗ 

con cái thì là tội nhân trong Phật pháp. [Người] như vậy mà muốn được Phật 

cảm ứng gia bị trọn chẳng có lẽ ấy! Vì thế, người học Phật phải là cha lành, 

con hiếu, anh nhường, em kính, tự lập  mình, lại chu toàn cho người, tự lợi, 

lợi tha. Ai nấy tận hết bổn phận của chính mình, dùng chính thân mình đốc 

suất  người  khác,  rộng  tu  Lục  Ðộ,  vạn  hạnh,  để  làm  gương  mẫu  cho  mọi 

người. Phải biết rằng  hiếu, đễ, trung, tín,  lễ, nghĩa,  liêm, sỉ cũng  thuộc  vào 

Lục Ðộ vạn hạnh. Người chẳng tin Phật trong cõi đời giống như người mang 

cặp kính màu xem xét vạn vật, [thấy là] xanh hoặc đỏ là do kính khác màu 

mà ra, chẳng thấy được màu sắc thật sự của sự vật. Vì thế, sách Đại Học có 

thuyết  “cách vật trí tri” , thật là có lý vậy! Người học Phật chúng ta chớ có 

lầm  chấp  vào  kiến  giải  của  chính  mình.  Nếu  lầm  chấp  vào  kiến  giải  của 

chính  mình,  ngồi  đáy  giếng  nhìn  trời,  một  khi  Diêm  La  đòi  mạng  mới  hay 

trước đây mình đã sai lầm, có hối cũng muộn rồi! 

Đời  này bạc ác, xã  hội  rối  loạn, thiên tai,  nhân  họa  liên tiếp  xảy  ra. 

Muốn tính chuyện cứu vãn, ai nấy phải tận lực giữ vẹn luân thường, tận hết 

bổn phận, hiếu dưỡng cha mẹ, thương yêu trẻ nhỏ, yêu người như yêu chính 

mình, hoàn toàn vì lẽ công, chẳng tư túi, thì mới có thể [cứu vãn được]! Do 

nhân tâm hòa bình, thế giới tự yên, quốc nạn tự dứt. Hiện tại, mối họa hoạn 

lớn nhất là con người ôm lòng riêng tư. Lòng riêng tư đến cùng cực [sẽ chỉ 

còn biết đến mình], con ruột có thể giết cha mẹ. Người đời thường hâm mộ 

cảnh  thịnh  trị  rạng  ngời,  rực  rỡ,  thiên  hạ  thái  bình  thời  Ðường  - Ngu51,  cứ 

than thở thói đời  hiện tại suy đồi,  lòng  người  hiểm ác,  nhưng  xét đến cùng 

cực  tại  sao  thành  ra  như  vậy  thì  thật  sự  chẳng  ngoài  [hai  chữ]  Công  và  Tư 

mà  thôi!  Công  đến  cùng  cực  ắt  thế  giới  đại  đồng,  tư  đến  cùng  cực  thì  con 

giết cha mẹ. Nếu mọi người phá được kiến chấp tư hữu thì chẳng tàn hại lẫn 

nhau  thì  sẽ  lại  được  thấy  cảnh  đời  Ðường  Ngu  Tam  Ðại52  trong  ngày  nay 

chẳng khó khăn gì! 

Xưa  kia,  tại  Phổ  Ðà  có  một  vị  lão  Tăng  đi  đường,  chân  chợt  đụng 

phải cái ghế, liền đạp đổ cái ghế, lại còn giộng liên tiếp mấy đạp nữa. Thứ tri 

kiến như vậy đều là do mặc tình ngã mạn, tuyệt chẳng phản tỉnh mà ra! Thứ 

tri kiến ấy bộc phát  lừng  lẫy ắt sẽ dẫn đến chuyện  giết cha  giết  mẹ  mà  vẫn 

không  hổ  thẹn;  trái  lại,  còn  coi  đó  là  công  lao!  Hiện  tại  cơ  duyên  giết  hại 

càng  mạnh  mẽ,  dụng  cụ  giết  người  càng  thêm  khéo  léo,  tinh  vi,  đại  kiếp 

ngay trước mặt, ai có thể thoát khỏi được? Chỉ mong đại chúng dốc hết lòng 

thành niệm Phật, xót xa cầu Phật lực gia bị. Khi chiến cuộc xảy ra ở đất Hỗ 

(Thượng Hải), những nhà cửa ở vùng Áp Bắc phần nhiều cháy tan ra tro, chỉ 

còn khu nhà của một đệ tử quy y là ông Hạ Hinh Bồi chưa bị mắc họa. Ấy là 

vì trong lúc chiến sự dữ dội, cả nhà ông ta cùng niệm thánh hiệu Quán Thế 

Âm Bồ Tát. Ðiều kỳ lạ nhất là bảy ngày sau khi cuộc chiến nổ ra, cả nhà bọn 

họ mới được Thập Cửu Lộ Quân53 cứu ra; đến lúc đình chiến trở về nhà, mọi vật trong nhà chẳng mất thứ gì. Nếu Bồ Tát chẳng gia hộ, che chở thì sao mà 

được như vậy? Ðó là do từ khi ông ta làm việc cho một tòa soạn nhật báo đã 

mấy  mươi  năm,  vợ  chồng  đều  ăn  chay,  niệm  Phật  thật  chí  thành.  Do  vậy 

biết: Quán  Âm  Bồ  Tát đại  từ, đại bi,  nếu  gặp  tai  nạn,  một phen  xưng  niệm 

thánh hiệu, chắc chắn được cứu vớt, che chở. 

Nếu nói: “Người đời ngàn vạn, tai nạn phát sanh dồn dập, Quán Âm 

Bồ Tát chỉ có  một mình làm sao có thể cùng lúc đến cứu vớt, che chở từng 

người được? Dù có cứu giúp, che chở, cũng mệt nhọc khôn xiết!” Nào biết 

trọn chẳng phải Quán Âm Bồ Tát đến từng chỗ cứu giúp, mà chính là Quán 

Âm trong tâm chúng sanh cứu giúp đó thôi! Quán Âm vốn vô tâm, lấy tâm 

chúng sanh làm tâm, nên dùng thân nào để cứu độ thì sẽ hiện ngay thân đó 

để thuyết pháp. Như vầng trăng vằng vặc trên không, tất cả mọi chỗ có nước 

đều hiện bóng trăng, nước trong ngàn dòng sông có ngàn vầng trăng in bóng 

trên sông. Trăng ấy là một hay là nhiều? Chẳng thể nói là một, vì trăng hiện 

bóng  trong  muôn  dòng  nước;  chẳng  thể  nói  là  nhiều  vì  vầng  trăng  trên  hư 

không  luôn  chỉ  là  một.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  cứu  độ  hữu  tình  cũng  giống  như 

thế.  Chẳng  được  cảm  ứng  là  do  chúng  sanh  còn  chưa  dốc  lòng  thành,  chứ 

chẳng  phải  Bồ  Tát không  cứu  giúp,  che  chở!  Như  một  cái  ao  nước  dơ  bẩn 

quá, muốn trăng hiện bóng trong ấy há có được chăng? Hiểu lẽ này rồi, đại 

chúng  chúng  ta  niệm  Phật  há  còn  người  chẳng  chánh  tâm,  thành  ý,  chân 

thành, khẩn thiết hay sao? Tôi không tin ! 

Một  đệ  tử  ở  huyện  Văn  Hỷ,  tỉnh Sơn  Tây  là  ông  Diệp  Tư Sơ,  cưỡi 

lừa  đi  trong  vùng  núi  thẳm,  một  bên  núi  cao  chót  vót,  một  bên  là  khe  sâu 

thăm thẳm. Tuyết đóng thành băng, con  lừa trượt chân,  liền  rơi  xuống khe. 

Ngang lưng vách núi có một cái cây to, khéo sao rớt đúng ngay trên cây ấy, 

không  hề  hấn  gì.  Nếu  không,  sẽ  bị  tan  thân,  nát  xương.  Cây  ấy  do  đâu  mà 

có? Ấy là do Quán Âm Bồ Tát thị hiện vậy! 

Lại nữa, năm Dân Quốc mười bảy (1928), ông Thái Nhân Sơ người 

huyện  Ninh  Ba  mở  cửa  hàng  Ngũ  Kim  Pha  Lê  ở  Thượng  Hải.  [Ông  là] 

người  cực  thuần  hậu,  chơi  thân  với  ông  Nhiếp  Vân  Ðài.  Vân  Ðài  dạy  ông 

Thái thường niệm Quán Âm, cốt ý để phòng ngừa bị bắt cóc, tống tiền. Nhân 

Sơ tin theo. Ngày  nọ, sắp ra về, xe của chính ông đậu  ngoài cửa, bọn cướp 

cầm súng đuổi tài xế đi, rồi bọn cướp ngồi trên đó. Ông Nhân Sơ vừa bước 

ra liền lên xe, xe liền chạy đi, mới biết gặp cướp, liền thầm niệm Quán Âm, 

mong cho xe chết máy hòng thoát nạn. Quả thật, xe bị bể bánh, xe chạy khật 

khừ, nhưng vẫn cứ chạy tiếp. Bình xăng bị nổ bể khiến xe bắt lửa, bọn cướp 

xuống xe, cáu kỉnh hướng về phía ông nã liền ba phát súng, nhưng ông Thái 

chạy ba  lần chạy  né được, liền  ngồi  xe kéo trở  về. Tháng Sáu  năm đó, ông 

và vợ cùng đến Phổ Ðà quy y. 

Lại nữa, ông Trương Thiếu Liêm giám đốc của một hãng ngoại quốc, 

trọn chẳng tin Phật. Một ngày kia, ngồi xe hơi lái đến chỗ nghỉ mát, hai tên 

cướp cầm súng đuổi người tài xế đi. Ông Trương nói: “Các ông lên xe ngồi, 

sai hắn lái đến chỗ nào là được rồi!” Hai tên cướp cầm súng chĩa về phía ông 

Trương. Ông Trương thầm niệm Quán Âm, xe lái đến chỗ náo nhiệt, chợt có 

hai người đánh lộn, tuần bộ (cảnh sát) thổi còi, hai tên cướp trèo xuống xe, 

lủi  mất.  Ðấy  là  vì  [ông  Trương]  niệm  Quán  Âm  nên  hai  tên  cướp  mới  lầm 

tưởng  là  tuần  bộ  đến  bắt  chúng.  Cậu  ông  ta  là  Chu  Vị  Thạch  đã  quy  y  từ 

trước, một hôm thỉnh tôi đến nhà cụ. Thiếu Liêm cũng đến quy y. 

Lại  nữa,  con  ông  Lý Cận  Đan  ở  Trấn  Hải  làm  nhân  viên  buôn  bán 

cho  một  hãng  ngoại  quốc,  bị  bịnh  thổ  huyết  đã  hai  năm.  Có  lúc  thổ  huyết 

thình  lình,  dẫu  là  lúc  không  thổ  huyết  thì  trong  đàm  cũng  thường  lẫn  máu. 

Một ngày, ông bị bọn cướp bắt. Cận Đan sợ hãi vô cùng, cả nhà niệm Quán 

Âm  cầu  cứu.  Lại  thỉnh  chư  Tăng  chùa  Pháp  Tạng  trợ  niệm.  Sau  đấy,  bọn 

cướp  đòi  năm  mươi  vạn  đồng  tiền  chuộc.  Nhà  họ  Lý chỉ  có  năm  vạn.  Tên 

đầu sỏ bọn cướp bảo không đủ năm mươi vạn là không xong; nhưng mỗi khi 

hắn đề cập đến  năm  mươi  vạn, đầu  liền  bị  nhức buốt, sau đành chấp  thuận 

năm  vạn  tiền  chuộc.  Từ  khi  ông  Cận  Đan  được  bọn  cướp  thả  về,  chẳng 

những không bị thổ  huyết,  mà  ngay cả khạc đàm cũng chẳng thấy  lẫn  máu 

nữa! Bệnh dây dưa suốt hai năm do bị cướp bắt, bệnh được khỏi hẳn. Những 

sự tích cảm ứng vừa thuật trên đây, [quý vị] hãy nên tin tưởng sâu xa. 

Hiện tại, người học Phật khá nhiều, nhưng người hiểu biết Phật pháp sâu 

xa quá ít, trái lại, con người phần nhiều tin vào những lời lẽ của ngoại đạo. 

Miền  Giang  -  Triết  thường  đồn  rằng:  “Người  niệm  Phật  chẳng  được  vào 

huyết phòng (phòng đàn bà sanh nở) vì một khi bị mùi máu tanh hôi của bà 

đẻ suông nhằm, bao nhiêu công đức niệm Phật từ trước tiêu mất hết”. Vì thế, 

[ai nấy] coi là chỗ phải tránh né, dù là con gái, con dâu của chính mình [sanh 

nở]  đều  chẳng  dám  đến  gần.  Có  kẻ  còn  né  sẵn  qua  nơi  khác  từ trước.  Ðầy 

tháng  rồi  mới  dám  trở  về  nhà.  Tập  tục  này  phổ  biến  rất  rộng  cũng  đáng  lạ 

thay! Chẳng biết đó chính  là tà thuyết của ngoại đạo  làm  lầm  lạc, điên đảo 

lòng người, há nên tin bậy? 

Năm  Dân  Quốc  thứ  mười  hai  (1923),  con  dâu  thứ  của  ông  Viên  Hải 

Quán, tuổi đã hơn năm mươi, có chút học vấn, có hai trai, hai gái. [Lúc] con 

dâu  trưởng  của  bà  ta  sắp  sanh,  một  vị  cư  sĩ  bảo:  “Con  dâu  sắp  sanh,  trong 

vòng  một  tháng,  không  được  thờ  Phật  trong  nhà,  cũng  chẳng  được  niệm 

Phật”. Bà ta nghe xong, hồ nghi, vừa may tôi đến đất Hỗ, bèn hỏi ý việc ấy. 

Tôi nói: “Kẻ mù quáng đặt lời đồn thổi! Về bảo con dâu bà niệm Quán Âm 

cho nhiều, lúc sanh cần niệm Phật ra tiếng. Bà và những người săn sóc sản 

phụ ai nấy đều nên niệm lớn tiếng thì chắc chắn chẳng đến nỗi bị sanh khó, 

và không bị những nạn đau đớn, băng huyết v.v… Mà sau khi đẻ xong cũng 

chẳng bị các điều nguy hiểm”. Bà ta nghe nói, rất mừng. Qua mấy ngày sau, 

cháu bé sanh ra, thân rất to, người Hồ Nam sanh con nhất định cân [coi nặng 

bao nhiêu], đứa bé nặng đến chín cân rưỡi, lại là con so, mà [người mẹ] trọn 

chẳng  đau  đớn  gì.  Vậy  mới  biết  sức  đại  từ,  đại  bi  của  Quán  Âm  Bồ  Tát 

chẳng thể nghĩ bàn. Bình thường niệm Phật, niệm Bồ Tát, phàm lúc sắp ngủ, 

lúc  rửa  chân,  tắm  gội  đều  nên  niệm  thầm.  Nhưng  lúc  sanh  nở  chẳng  được 

niệm thầm  vì  lúc sắp sanh  phải dùng sức,  niệm thầm ắt sẽ bị tức khí thành 

bệnh. Phải rất chú ý điểm này! Phải biết: Phật lực chẳng thể nghĩ bàn, Pháp 

lực chẳng thể nghĩ bàn, chúng sanh tâm lực cũng chẳng thể nghĩ bàn, chỉ có 

điều là con người có lòng kiền thành hay không mà thôi! 

Vị  cao  tăng  đời  Minh  là  ngài  Thọ  Xương  Huệ  Kinh  thiền  sư  lúc  sắp 

được  sanh  ra  khá  khó  khăn.  Ông  nội  ngài  đứng  ngoài  phòng  sanh,  vì  con 

cháu niệm kinh Kim Cang để cầu được dễ sanh. Cụ vừa mới mở miệng niệm 

xong  hai  chữ  Kim  Cang,  [cháu]  liền  được  sanh.  Ông  nội  bèn  đặt  tên  cho 

cháu  là  Huệ  Kinh.  Lớn  lên,  quy  y  và  xuất  gia  đều  chẳng  lấy  tên  nào  khác. 

Ngài là vị cao tăng lỗi lạc thời Vạn Lịch (Minh Thần Tông 1573-1620). Do 

đấy,  gẫm  xem  thì biết  là  Phật pháp có  ích cho cõi đời cũng  lớn  lắm!  Niệm 

Quán Âm Bồ Tát vào lúc sanh sản có lợi ích như thế đó, há nên bị tà thuyết 

mê hoặc mà chẳng tín phụng Ngài ư? 

Người đời ăn thịt đã thành thói quen. Nên biết bất cứ loại thịt nào đi nữa 

đều có chất độc, vì lúc [con vật] bị giết, hận tâm, oán khí ngùn ngụt. [Người 

ăn vào] tuy chẳng đến nỗi mất mạng ngay lập tức, nhưng tích tập lâu ngày sẽ 

trở thành ghẻ chốc, tật bệnh. Những phụ nữ trẻ tuổi nếu vừa nổi nóng xong 

cho con bú sữa mẹ, đứa bé có thể bị chết; là vì sự nóng giận khiến cho sữa bị 

trở thành chất độc. Sự nóng giận của con người vào lúc chưa phải bị đau khổ 

trí mạng còn độc đến thế, huống là cái đau mất mạng của những loài heo, dê, 

gà, vịt, cá, tôm v.v… thịt chúng há có thể nào chẳng độc ư? Hơn mười năm 

về  trước,  tôi  thấy  một  cuốn  sách  nói:  “Một  phụ  nữ  Âu  Tây  tánh  tình  nóng 

 nảy quá mức, [ngày nọ] vừa nổi nóng xong, cho con bú, đứa bé chết ngay, 

 chẳng biết vì nguyên do gì. Về sau lại sanh đứa khác, lại nhân lúc nóng giận 

 xong cho con bú, [đứa bé] chết tươi; bèn đem sữa đi xét nghiệm thì thấy có 

 chất độc, mới biết cả hai đứa con đều chết vì bú sữa độc”.   

Gần đây, có một bà cụ đến quy y, tôi bảo cụ ăn chay vì thịt có chất độc 

và kể chuyện người phụ nữ Âu Tây do nóng giận mà sữa hóa thành chất độc 

làm chết  hai đứa con. Bà cụ ấy bảo bà ta cũng có  hai đứa con cũng bị chết 

giống như vậy, vì ông chồng cụ tánh khí ngang ngược, man rợ, cứ hễ trái ý 

liền đánh vợ nhừ tử. Con thơ trông thấy khóc òa lên, liền cho con bú. [Ðứa 

bé]  chết  liền!  Lúc  ấy,  cụ  chẳng  biết  là  chết  vì  sữa  trở  thành  chất  độc.  Con 

dâu cụ cũng vì cho con bú mà chết mất một đứa. Ðủ thấy con nít trong đời bị 

trúng  sữa  độc  chết  chẳng  biết  là  bao  nhiêu.  Từ  người  phụ  nữ  Tây  Phương 

phát giác trước tiên cho đến cụ bà kia [xác nhận], mới thấy thật minh bạch. 

Vì thế, phụ nữ cho con bú sữa mẹ chớ nên nổi nóng. Nếu như đang giận dữ 

quá  mức  thì  hôm  ấy  đừng  có  cho  con  bú,  cần  phải  đợi  đến  hôm  sau,  tâm 

trạng lắng dịu, lúc hết còn giận hờn thì mới [cho con bú] không ngại gì. Nếu 

ngay  hôm đó cho con bú rất có thể  làm chết con. Nếu không chết  ngay, rất 

có thể là chết dần dần. 

Do vậy, biết rằng: Trâu, dê v.v… lúc bị giết tuy chẳng nói được, nhưng độc do lòng 

oán hận kết lại trong thịt nơi thân chúng cũng chẳng ít ỏi gì! Kẻ biết tự thương mình cố 

nhiên phải  nên kiêng [ăn thịt]  vĩnh  viễn để tránh  khỏi các thứ tai  họa trong đời sau! Vì 

thế,  phải  nêu  rõ  ra,  mong  sao  mọi  người  lưu  ý.  Lấy  đó  làm  chứng,  cần  biết  rằng:  Khi 

người ta nóng giận, chẳng những sữa có chất độc mà nước mắt, nước miếng cũng đều có 

chất độc. Nếu những thứ này rơi rớt vào mắt, vào thân trẻ nhỏ cũng gây hại chẳng cạn. 

Có một vị  bác sĩ đến quy  y,  tôi  hỏi ông ta: “Trong sách thuốc có nói đến điều này  hay 

không?” Ông ta đáp: “Không biết!” Trong thế gian chuyện vượt ngoài tình lý khá nhiều, 

chẳng  thể  vì  chúng  không  hợp  khoa  học  mà  coi  thường  được!  Chẳng  hạn  như  cách  trị 

bệnh sốt rét thì dùng một tấm giấy trắng rộng hai tấc, viết ô mai hai trái, hồng táo hai trái, 

hồ đậu vài hạt (tùy theo bệnh nhân bao nhiêu tuổi, viết bấy nhiêu hạt. Như mười tuổi, viết 

mười  hạt.  Hai  mươi  tuổi  là  hai  mươi  hạt)  xếp  thành  gói.  Trước  lúc  cơn  bệnh  phát  ra 

khoảng một tiếng đồng hồ, quấn trên bắp tay, nam bên trái nữ bên phải, thì bệnh sẽ chẳng 

phát nữa. Trăm lần áp dụng, trăm lần hiệu nghiệm. Dù bệnh đã hai ba năm chẳng lành, 

cũng chữa lành được. Chẳng phải bùa, chẳng phải chú mà trị lành được bệnh ngặt, há có 

thể vận dụng lý thông thường để giải thích chăng? Sự thể trong thế gian đều khó thể nghĩ 

bàn cả! Như mắt thấy, tai nghe là chuyện cực bình thường, ai ai cũng biết cả, nhưng nếu 

hỏi  vì  sao  mắt  thấy  được,  vì  sao tai  nghe  được  thì  những  người  biết  rất  ít!  Trong  Phật 

pháp cũng có những sự chẳng thể nghĩ bàn nhưng lại nghĩ bàn được, có những sự có thể 

nghĩ  bàn  nhưng  lại chẳng thể  nghĩ  bàn được. Thần diệu  nhưng  minh  bạch, tồn tại  ngay 

trong con người, há nên dùng lẽ thường tình để suy lường ư! 

---o0o--- 

 Ngày thứ bảy : Giảng về tội đại vọng ngữ và những sự như đại 

 hiếu trong nhà Phật, trí tri cách vật, thật thà niệm Phật v.v… 

 Ngày  hôm  nay,  pháp  hội  viên  mãn.  Thời  hạn  bảy  ngày  chớp  mắt  đã  qua. 

Thế nhưng, pháp hội tuy viên mãn, chuyện hộ quốc tức tai nên thực hiện cho 

đến  khi  chấm  dứt  báo  thân  này.  Trừ  phi  ai  nấy  ăn  chay,  niệm  Phật,  vãng 

sanh Tây Phương, chẳng thể nói là đã viên mãn rốt ráo được. 

Người học Phật hiện tại có lắm kẻ tự bảo ta đã khai ngộ, ta là Bồ Tát, ta 

đã đắc thần thông đến  nỗi  gây  lầm  lạc cho nhiều  người. Một  mai Diêm  lão 

réo  mạng,  lúc  mạng  sắp  chấm  dứt,  khi  ấy  cầu  vãng  sanh  chẳng  được,  đau 

khổ mà chết, chắc chắn đọa địa ngục A Tỳ. Chớ nên nhiễm đắm thói ác của 

những  kẻ  ham cao, chuộng  xa, dối  mình,  lừa  người ấy;  nếu có thì phải sửa 

ngay. Nếu không có thì càng thêm cố gắng. Hãy kiêng dè, hãy đề phòng! 

Giết,  trộm,  dâm…  cố  nhiên  là  tội  nặng,  nhưng  con  người  biết  những 

hành  vi  ấy  chẳng  tốt,  không  đến  nỗi  ai  nấy  đều  bắt  chước  theo,  nên  tội  ấy 

vẫn còn  nhẹ. Nếu chẳng tự lượng, phạm tội đại  vọng  ngữ, chưa đắc đã bảo 

đắc, chưa chứng đã nói chứng để dẫn dắt những hạng vô tri, ai nấy đều bắt 

chước theo, hoại loạn Phật pháp, làm chúng sanh bị nghi ngờ, lầm lạc, tội ấy 

nặng  không  thể  hình  dung  được!  Người  tu  hành  cần  phải  giấu  tài,  ẩn  đức, 

phơi  bày tội  lỗi. Nếu chuộng  phô trương  tiếng  tăm, oai thế  rỗng tuếch, bày 

trò giả dối, dù có tu  hành cũng bị cái tâm  kiêu căng, dối trá ấy  làm  hư mất 

hết!  Vì  thế,  Phật  đặc  biệt  coi  tội  vọng  ngữ  là  giới  căn  bản  của  các  giới  để 

ngăn ngừa tâm hư ngụy, ngõ hầu chân tu, thực chứng. Người tu hành chẳng 

được  hướng  về  hết thảy  mọi  người khoe khoang công phu của chính  mình. 

Nếu như vì chính mình chẳng thể hiểu rành rẽ, muốn cầu thiện tri thức khai 

thị,  ấn  chứng,  thì  cứ  theo  đúng  sự  thực  mà  trình  bày  trực  tiếp,  chớ  nên  tự 

kiêu nói quá lên, cũng chớ nên nói giảm đi, cứ dựa bổn phận của chính mình 

mà nói thì mới là đệ tử Phật thật sự, mới có thể mỗi ngày một thấy được lợi 

ích nhiều hơn. Lục Tổ đại sư nói:   

 Phật pháp tại thế gian,  

 Bất ly thế gian giác,  

 Ly thế mịch Bồ Đề,  

 Kháp như cầu thố giác 

(Phật pháp tại thế gian, 

Chẳng rời thế gian giác  

Lìa đời tìm Bồ Ðề  

Khác nào tìm sừng thỏ). 

Vì  vậy,  biết  rằng:  Hết  thảy  mỗi  sự  mỗi  vật  trong  thế  gian  đều  là  Phật 

pháp.  Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  đều  phải  rành  rẽ,  minh  bạch,  chẳng 

được để vọng niệm làm mê. Ngay cả những hạng người cực ác, bại hoại nhất 

trong thế gian cũng như những đứa trẻ non nớt nếu có ai nói đến những điều 

bất thiện thì giận, nghe điều lành thì vui. Sự giận dữ đối với điều bất thiện, 

vui  vẻ  đối  với  điều  thiện  há  chẳng  phải  là  Chân  Tâm  Bản  Giác  phát  hiện. 

Điều  đáng  tiếc  là  chẳng  biết  tự quay  lại  để  mở  rộng  [cái  tâm  giận  điều  ác, 

vui điều lành] ra, vẫn cứ suốt ngày làm chuyện chẳng lành, đến nỗi trở thành 

ham  danh  ghét  thật,  lọt  vào  hạng  tiểu  nhân.  Giả  sử  họ  có  thể  tự phản  tỉnh: 

“Ta  đã  vui  với  điều  thiện  thì  hãy  nên  tận  lực  làm  việc  lành,  tận  lực  ngăn 

ngừa điều ác thì  gần  là  mong thành  hiền, thành thánh;  xa  là  liễu sanh thoát 

tử, thành giác đạo của Phật”. 

Ðiều  quan  trọng  là  tự  giác.  Hễ  giác  thì  chẳng  chịu  thuận  theo  mê  tình, 

cuối cùng đạt đến chỗ giác vĩnh viễn chẳng mê. Nếu chẳng tự giác sẽ hằng 

ngày  muốn  người  khác  khen  ngợi  ta  là  lành,  nhưng  hằng  ngày  tận  lực  làm 

các điều ác, chẳng đáng buồn lắm ư? [Sự kiện] con người ai cũng có ý niệm 

thích được  người khác khen ta  là lành đủ  chứng tỏ chúng sanh đều có Phật 

tánh, nhưng hành vi thuận theo tánh hay trái nghịch tánh thì một là do mình 

tự cố gắng hay tự buông lung, hai là do thiện hay ác tri thức chỉ bày, dẫn dụ. 

Đời  nay,  tai  nạn  phát  sanh  dồn  dập,  quá  nửa  là  do  con  người  phần  nhiều 

chẳng chuộng thực tế, ham chuộng mong mỏi hư danh, ham danh ghét thật, 

trái nghịch bản tâm của chính mình mà nên nỗi! Nếu có thể hồi quang phản 

chiếu, tỏ rõ Phật tánh  vốn sẵn có, chẳng lừa  mình, dối người, biết  lễ nghĩa, 

biết liêm sỉ thì cái căn bản đã lập, chẳng còn có hạnh nghịch lý loạn đức, ắt 

tai hoạn sẽ tự dứt vậy! 

Người  học Phật quan trọng  nhất  là ai  nấy  phải trọn  hết bổn phận.  Tròn 

bổn  phận  thì  sẽ  có  liêm,  có  sỉ.  [Những  hạnh]  như  cha  từ,  con  hiếu,  anh 

nhường, em kính đều nên nỗ lực thực hành. Sách Ðại Học có câu:  “Ðại học 

 chi  đạo,  tại  minh  Minh  Đức”   (Ðạo  đại  học  cốt  ở  chỗ  làm  sáng  tỏ  cái  đức 

sáng). Chữ “minh” thứ nhất là tu đức “khắc kỷ54, xét soi, phản tỉnh”. Hai chữ 

“Minh  Đức”  tiếp  đó  chỉ  tánh  đức  sẵn  có  trong  tự  tâm.  Muốn  làm  sáng  tỏ 

Minh Đức sẵn có trong bản tâm, không tu trì từ việc khắc kỷ, xét soi, phản 

tỉnh thì không  xong!  Tiến  lên  nữa,  mới có thể nói:  “Tại thân dân, tại chỉ ư 

 chí thiện” . Chữ  “thân dân”  ở đây hàm ý ai nấy tận hết bổn phận.  “Chỉ ư chí 

 thiện”  nghĩa là khởi tâm, làm chuyện gì, tự hành, dạy người, đều thuận theo 

lẽ  trời,  tình  người,  là  Trung  Ðạo  chẳng  lệch,  chẳng  cong  quẹo.  Ðược  như 

vậy thì làm thánh làm hiền là điều có thể đạt được! 

Vả  nữa,  Phật  pháp  nhằm  dạy  người  đối  trị  phiền  não,  tập  khí,  nên  có 

Tam Học Giới - Ðịnh - Huệ làm căn bản. Bởi lẽ, Giới ràng buộc cái thân thì 

chẳng dám làm điều trái đức nghịch lý, chẳng dám thốt lời vô ích có hại. Do 

Giới sanh Ðịnh nên những tạp niệm vọng loạn rối bời trong tâm sẽ dần tiêu, 

những  hành  vi  hồ  đồ  sẽ  tự  ngưng.  Do  Ðịnh  phát  Huệ  nên  Chánh  Trí  mở 

mang, phát khởi, phiền hoặc tiêu diệt, thực hiện các thiện pháp thế gian hay 

xuất thế gian không pháp nào là chẳng phù hợp với Trung Ðạo vậy! Ba thứ 

Giới - Ðịnh - Huệ đều là Tu Ðức, đều là tâm thể do đích thân Chánh Trí thấy 

được!  Ðấy  chính  là  Minh  Ðức.  Sách  Trung  Dung  gọi  Minh  Ðức  này  là 

Thành. Thành chỉ cho “thuần chân chẳng vọng”. Minh Ðức tức là “ly niệm 

linh tri”. Thành và Minh Ðức đều thuộc về Tánh Ðức. Do có Tu Đức “tu trì 

khắc kỷ, phản tỉnh, xét soi” thì Tánh đức mới hiển lộ. Bởi thế, cần chú trọng 

vào chữ “minh” thứ nhất thì Minh Ðức mới có thể thấy thấu suốt, vĩnh viễn 

sáng! 

Phật  pháp  và  thế  gian  pháp  vốn  chẳng  phải  là  hai  thứ!  Nếu  có  kẻ  cho 

rằng  nhà  Phật  “từ thân cát ái”  (từ biệt cha  mẹ, cắt đứt tình  yêu  thương) là 

bất hiếu thì đó là cái nhìn hạn cuộc trong đời này, là cái nhìn nông cạn chẳng 

biết  quá  khứ,  vị  lai.  Chữ  Hiếu  đối  với  cha  mẹ  trong  nhà  Phật  thông  cả  ba 

đời.  Vì  thế  kinh  Phạm  Võng  dạy :  “Nếu  là  Phật  tử  thì  do  từ  tâm  sẽ  hành 

 nghiệp phóng sanh, coi hết thảy đàn ông là cha ta, coi hết thảy nữ nhân là 

 mẹ ta. Ta trong đời đời, không lúc nào không do họ sanh ra. Bởi vậy, chúng 

 sanh  trong  sáu  đường  đều  là  cha  mẹ  ta.  Giết  họ  để  ăn  tức  là  giết  cha  mẹ 

 ta!”  Ðối  với  hết thảy chúng sanh, Phật đều  nghĩ thương  xót độ thoát, ấy  là 

Hiếu, chẳng phải là vừa rộng lại vừa xa ư? Vả nữa, sự Hiếu thế gian: Cha mẹ 

còn sống thì hầu hạ, phụng dưỡng, cha mẹ đã khuất thì chỉ trong ngày [cha 

mẹ]  mất  mới  làm  cỗ  cúng  bái  để  hết  dạ  làm  con.  Nếu  như cha  mẹ  tội  lớn, 

đọa trong dị loại, nào ai có thể biết trong đám sinh vật bị giết hại để ăn ấy, 

chắc chắn không có ai từng là cha  mẹ ta ư? Không thông hiểu lý ba đời vô 

tận, cậy vào sự hiếu nhỏ nhoi mấy mươi năm để trách người, sự thấy biết ấy 

nhỏ  nhoi,  nông  cạn  đáng  thương  xót  thay! Vì  thế,  Phật  dạy  người  ta  kiêng 

giết, phóng sanh, ăn chay, niệm Phật, lòng từ bi cứu giúp lớn lao thay! 

Hoặc lại có kẻ bảo: “Loài heo, dê, cá, tôm… vốn do trời sanh để nuôi 

dưỡng con người, ăn chúng nào có mắc tội gì?” Ðây là do chưa trải qua cảnh 

đó nên mới nói bừa như thế. Nếu đích thân trải qua cảnh ấy thì mong được 

cứu  còn  không  xuể,  nào  có  dịp  biện  bác.  Sách  Khuyến  Giới  Loại  Biên  có 

chép:  Ông  họ  Triệu  nọ  ở  Bồ  Thành,  tỉnh  Phước  Kiến,  ăn  chay  trường  thờ 

Phật.  Vợ  ông  hoàn  toàn  không  có  lòng  tin.  Ngày  hôm  trước  bữa  sinh  nhật, 

bà  mua  khá  nhiều  sanh  vật  tính  giết  đãi  khách.  Họ  Triệu  bảo:  “Bà  muốn 

chúc  thọ  mà  lại  làm  cho  chúng  nó  bị  chết,  nên  chăng?”  Vợ  bảo:  “Ông  nói 

toàn  lời  vô  ích!  Nếu  theo  như  Phật  pháp,  nam  nữ  chẳng  được  ngủ  chung, 

chẳng giết sanh mạng, thì hóa ra mấy chục năm sau, cả thế gian toàn là súc 

sanh!” Ông Triệu cũng không có cách gì khuyên giải được. Đến đêm, người 

vợ mơ thấy đi vào nhà bếp, thấy giết heo mà chính  mình bị biến thành heo, 

bị giết chết rồi vẫn còn biết đau. Lúc bị cạo lông, phanh bụng, móc ruột, cắt 

phổi, đau khổ không thể chịu được nổi! Sau đấy, giết đến gà, vịt v.v… đều 

thấy chính mình là những con vật bị giết. Ðau quá sức, tỉnh cả ngủ, tim run, 

thịt  giựt.  Từ  đấy  phát  tâm  thả  hết  những  loài  vật  mình  đã  mua,  ăn  chay 

trường. Người này đời trước có căn lành lớn nên mới cảm được Phật từ gia 

bị, khiến cho đích thân chịu khổ để dứt ác nghiệp. Chứ nếu không sẽ đời đời, 

kiếp kiếp nộp thân cho người ta ăn [để đền nợ sát sanh]! Những kẻ giết sanh 

vật  ăn  thịt  trong  cõi  đời  nếu  có  thể  nghĩ  tưởng  đặt  chính  mình  vào  trong 

hoàn cảnh [của loài vật] thì khó gì mà chẳng quay đầu ngay khi ấy. 

Lại có một hạng người nói: “Ta ăn thịt trâu, dê, gà, vịt… là vì muốn 

độ  thoát  chúng  nó!”  Chẳng  những  Hiển  Giáo  không  có  thuyết  này,  ngay 

trong  Mật  Giáo  cũng  không  có.  Nếu  quả  thật  có  thần  thông  như  ngài  Tế 

Ðiên thì còn được. Chứ nếu không, đó chỉ là tà thuyết khiến người lầm lạc, 

tự chuốc  lấy  tội.  Hạng  hết sức  vô  liêm sỉ  mới  dám  nói  như thế! Người  học 

Phật phải hiểu rõ ràng khả năng của mình, chớ nên xằng bậy tự khoe khoang 

lớn  lối,  mong  mỏi  vậy  thay!  Thời  Lương,  tại  núi  Thanh  Thành  ở  đất  Thục 

(Tứ Xuyên), có  vị  Tăng tên  là Ðạo  Hương có đại thần  lực,  nhưng  giấu kín 

chẳng tiết  lộ. Núi ấy có  lệ  hằng  năm  mở  hội,  lúc đó  mọi  người ăn  uống  no 

say,  giết  hại  sanh  vật  vô  số.  Ngài  Ðạo  Hương  khuyên  can  nhiều  lần,  họ 

chẳng nghe. Năm ấy, ngài đào một cái hố to ở ngoài cửa núi, bảo mọi người: 

“Các  ông  đã  ăn  no,  xin  chia  cho  tôi  một  bát  canh,  có  được  không?”  Mọi 

người ưng thuận. Khi đó, ngài Ðạo Hương cũng ăn uống no say, nhờ người 

dìu đến trước hố ọe hết ra. Những con vật ngài đã ăn vào: Con nào bay được 

thì bay lên, con nào chạy thì chạy đi, tôm, cá, thủy tộc ói ra ngập cả hố. Mọi 

người  kinh  sợ,  kính  phục,  liền  vĩnh  viễn  kiêng  sát  sanh.  Về  sau,  ngài  Ðạo 

Hương  nghe  lời  Chí  Công  liền  hóa  (tịch  diệt) (Có  người  đất  Thục  yết  kiến 

ngài Chí Công ở kinh đô. Chí Công hỏi: “Người xứ nào?” Ðáp: “Tứ Xuyên”. 

Chí Công bảo: “Hương ở Tứ Xuyên mắc hay rẻ?” Ðáp: “Rất rẻ”55. Chí Công 

bảo:  “Bị  người  coi  thường  sao  chẳng  ra  đi”.  Người  đó  trở  về  núi  Thanh 

Thành,  thuật  cho  Ðạo  Hương  nghe  lời  ngài  Chí  Công.  Ngài  Ðạo  Hương 

nghe lời ấy xong liền hóa). 

Cần  biết  rằng:  Những  người  an  phận  giữ  mình  trong  cõi  đời,  một  khi 

hiển thị  thần thông  xong  liền  lìa đời thị  hiện tịch diệt để khỏi bị  làm phiền 

thêm. Nếu không, phải như ngài Tế Ðiên làm ra vẻ si cuồng, không ra trò gì 

để người ta nửa tin nửa ngờ, không thể đoan chắc thì mới được! 

Người học Phật cần phải chăm chú bỏ cái thấy ta - người, cần phải tự 

lập, lập người, tự lợi, lợi người. Có vậy mới có thể nói là “nhập đạo”. Tức là 

như sách Ðại Học chép:  “Cổ chi dục minh Minh Đức ư thiên hạ giả, tiên trị 

 kỳ quốc. Dục trị kỳ quốc giả, tiên tề kỳ gia. Dục tề kỳ gia giả, tiên tu kỳ thân. 

 Dục tu kỳ thân giả, tiên chánh kỳ tâm. Dục chánh kỳ tâm giả, tiên thành kỳ ý. 

 Dục thành kỳ ý giả, tiên trí kỳ tri. Trí tri tại cách vật”  (Người xưa muốn làm 

sáng tỏ Minh Đức trong thiên hạ thì trước hết phải giữ yên đất nước. Muốn 

giữ yên đất nước thì trước hết phải giữ yên gia đình. Muốn giữ yên gia đình 

thì  trước hết phải sửa đổi thân  mình. Muốn sửa đổi thân  mình thì  trước hết 

cái tâm phải ngay thẳng. Muốn cái tâm ta ngay thẳng thì trước hết phải giữ 

cho cái ý chân thành. Muốn cho cái ý chân thành thì trước hết phải đạt đến 

chỗ hiểu biết. Ðạt đến chỗ hiểu biết nằm ở chỗ trừ khử vật dục). 

Chữ   “vật”   ở  đây  chỉ  lòng  tư  dục  chẳng  phù  hợp  với  thiên  lý  và  tình 

người. Hễ đã có tư dục ắt tri kiến sẽ lệch lạc, tà vạy, chẳng còn công chánh 

nữa. Chẳng hạn như đã yêu vợ, thương con thì dù vợ con có hư đốn, kẻ đó 

cũng chẳng thấy là hư hỏng. Do lòng tư chuộng yêu thương mê mệt ngăn lấp 

lương tri sẵn có, trở thành sự lệch lạc, tà vạy, bất chánh. Nếu có thể trừ khử 

(cách trừ) sạch được lòng tư dục yêu thương mù quáng thì những chuyện vợ 

con đúng hay sai sẽ thấy ngay lập tức. Vì vậy, biết: Chuyện  “cách vật”  (trừ 

khử vật dục) ở đây cần phải thống thiết  giảng, chớ có lầm  hiểu  “cách vật”  

nghĩa là thông suốt cùng tột lý của  mọi sự vật trong thiên hạ. Trừ khử món 

đồ  tư  dục  trong  tự  tâm  mới  chính  là  căn  bản  của  việc  “làm  sáng  tỏ  Minh 

Ðức”. Thông đạt tận cùng lý tánh của sự vật trong cõi đời chỉ là chuyện cành 

nhánh nhất trong các chuyện cành nhánh. Lấy chuyện cành nhánh phụ thuộc 

nhất làm căn bản trọng yếu thì thiên hạ ắt phải loạn lạc hết thuốc chữa được! 

Phật pháp trừ khử tham - sân - si chính là  “cách vật”.  Tu Giới - Ðịnh - Huệ 

chính là  “trí tri”.  Vật Tham - Sân - Si chất chứa trong tâm thì cũng như đeo 

cặp kính  màu để  nhìn  mọi  vật sẽ chẳng thể thấy được  màu thật của chúng. 

Họa hại của vật [dục] chẳng đáng sợ sao? 

Người niệm Phật cũng đừng ỷ mình thông minh, trí huệ, mà cần phải 

vứt  bỏ  [những  điều  ấy]  ra  tận  ngoài  biển  Ðông.  Nếu  không,  e  rằng  sẽ  bị 

chúng  làm  lầm  lạc,  tự  chuốc  buồn  khổ.  Bởi  lẽ,  do  thấy  biết  nhiều  nhưng 

không  chuyên  nhất,  đâm  ra  chẳng  bằng  hạng  ngu  phu,  ngu  phụ  niệm  Phật, 

chánh  tâm,  thành  ý  được  hưởng  ích  lợi  rất  nhiều.  Vì  thế,  một  pháp  Niệm 

Phật tốt nhất là phải học theo ngu phu, ngu phụ, [lấy việc] thật thà tu trì làm 

trọng. Tục ngữ có câu:  “Thông minh phản bị thông minh ngộ”  (Thông minh 

đâm ra lại bị lầm lạc vì thông minh), chẳng đáng sợ sao? Như bà vợ của ông 

Trịnh  Bá Thuần,  một đệ tử quy  y của tôi ở huyện  Bảo Sơn, tỉnh  Vân Nam, 

ăn  chay  trường  niệm  Phật  nhiều  năm.  Người  con  trưởng  tên  Huệ  Hồng  đã 

chết  vào  năm  trước.  Bà  mẹ  do  thương  con  quá  nên  uống  thuốc  độc,  trọn 

không có tướng trạng khổ sở, ngồi ngay ngắn niệm Phật qua đời. Hơn nữa, 

chết  rồi  sắc  mặt  sáng  nhuận,  kinh  động  cả  một  phương.  Ông  Bá  Thuần  là 

bậc  lão  nho  đề  xướng  [niệm  Phật],  người  tin theo  rất  ít,  nhưng  do  cái  chết 

của vợ con ông, mười người đã hết tám, chín người tin theo. Phàm ngồi ngay 

ngắn niệm Phật qua đời, dẫu không bịnh mà thác cũng đã khó có; huống chi 

uống thuốc  độc  mà chết còn  hiện  được tướng đó, nếu chẳng phải  là đã đắc 

Tam Muội nên chất độc chẳng thể làm hại được thì làm sao hiện được tướng 

như  vậy?  Nhưng  uống  thuốc  độc  tự  sát  là  điều  Phật  pháp  cấm  đoán,  đừng 

tưởng  vậy  là  hay,  cũng  đừng  khinh  thường  làm  thử,  những  vị  nghe  giảng 

phải dè chừng56. 

Ông Tống Dương Kiệt, tự là Thứ Công, hiệu Vô Vi Tử, tham học với 

Thiên  Y  Nghĩa  Hoài  thiền  sư,  đại  ngộ.  Sau  do  cư  tang  mẹ,  đọc  Ðại  Tạng, 

hiểu  sâu  xa  sự  thù  thắng  của  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  nên  tự  hành,  dạy  người 

hành. Lâm chung nói kệ rằng:   

 Sanh diệc vô khả luyến  

             Tử diệc vô khả xả,  

             Thái hư không trung chi hồ giả dã,  

             Tương thác tựu thác: Tây Phương Cực Lạc.  

(Sanh thì cũng chẳng tiếc gì, 

Chết rồi cũng chẳng bỏ đi đâu nào, 

Hư không hư huyễn sá chi, 

Ðem lầm đáp lẫn để về Tây Phương)   

Ông  Dương  Kiệt  sau  khi  đại  ngộ,  quy  tâm  Tịnh  Ðộ,  cực  lực  đề 

xướng;  đến  lúc  lâm  chung  nói:  Trong  chân  tánh  thì  sanh  tử  như  hoa  đốm 

trong hư không, nhưng do chưa chứng được chơn tánh thì chẳng thể không 

chú  trọng cầu  vãng sanh  Tây  Phương .  “Ðem lầm đáp  lẫn”   nghĩa  là  nếu đã 

triệt chứng chân tánh thì chẳng cần phải cầu sanh Tây Phương chi nữa vì cầu 

được vãng sanh vẫn còn là lầm lạc! Chưa chứng ngộ chân tánh thì phải nên 

cầu vãng sanh Tây Phương, cho nên mới nói:  “Ðem lầm đáp lẫn để về Tây 

 Phương”.   Trong  tác  phẩm  Vãng  Sanh  Tập,  cuối  truyện  ông  Tống  Dương 

Kiệt,  Liên  Trì  Ðại  Sư  đã  viết  bài  tán  như  sau:   “Tôi  mong  những  kẻ  thông 

 minh tài trí trong thiên hạ đều có thể thành tựu loại lầm lạc này. Ðấy có thể 

 bảo là thực sự đại thông minh mà chẳng bị thông minh làm lầm lạc vậy”.  

Như ông  Tô  Ðông  Pha  đời  Tống,  tuy  là  hậu  thân  của  Ngũ  Tổ  Giới 

thiền sư, luôn mang một bức tranh Phật A Di Ðà theo bên mình, bảo: “Ðây 

là công cứ Tây Phương của cả đời ta”. Nhưng đến lúc lâm chung, trưởng lão 

Duy  Lâm  ở  Kính  Sơn  khuyên  nhủ  đừng  quên  Tây  Phương,  Ðông  Pha  nói: 

“Tây Phương dù chẳng phải là không có, nhưng chẳng thể dốc sức vào đấy 

được!” Môn nhân là Tiền Thế Hùng bảo: “Ðấy chính là chỗ tiên sinh thường 

hành trì,  hãy  nên dốc sức”. Ðông  Pha đáp: “Hễ dốc sức  vào thì  là sai  rồi!” 

Nói xong liền mất. Ðấy chính là bằng chứng hùng hồn của chuyện tự lầm lạc 

bởi thông minh vậy. Mong quý vị ai nấy đều chú ý. 

Pháp môn Tịnh Ðộ khế lý, khế cơ, dùng sức ít mà thành công dễ, như 

đã  căng  buồm  thuận  gió  lại  còn  thuận  nước  vì  nhờ  vào  Phật  lực.  Các  tông 

khác dùng sức nhiều mà thành công khó như con kiến bò lên núi cao vì hoàn 

toàn  cậy  vào  tự  lực.  Ðẳng  Giác  Bồ  Tát  muốn  cầu  viên  mãn  Phật  Quả  còn 

phải cầu vãng sanh Tây Phương, huống hồ là bọn phàm phu chúng ta nghiệp 

căn sâu  nặng, sao còn chẳng chịu dốc sức vào  pháp  này? Ðấy  là bỏ dễ cầu 

khó, lầm lạc cùng cực thay! 

Vả  nay  những  dụng  cụ  giết  người  trong  cõi  đời  mỗi  ngày  mỗi  mới 

mẻ,  mỗi  tháng  mỗi  khác  biệt,  nào  là  phi  cơ,  đại  bác,  hơi  độc,  tia  sáng  chết 

chóc  v.v…  Núi,  sông  chẳng  thể  ngăn  trở  nổi,  vật  cứng  không  chống  ngăn 

được,  cái  thân  máu  thịt  của  chúng  ta  làm  sao  đương  cự  được  nổi?  Mạng 

người  như  giọt  sương  buổi  sớm,  vô  thường  một  khi  xảy  đến,  muôn  sự  đều 

thôi. Bởi thế,  muốn cầu  lìa khổ được  vui thì phải  nên  gấp  gáp  nỗ  lực  niệm 

Phật,  cầu  Phật  gia  bị  lâm  chung  vãng  sanh.  Một  phen  đạt  lên  cõi  kia,  vĩnh 

viễn chẳng thoái chuyển, hoa nở thấy Phật, chứng được Vô Sanh, mới chẳng 

cô phụ chuyện được nghe pháp này  mà tin nhận vậy. Kính mong đại chúng 

tinh tấn hành trì, đấy là điều tôi rất mong mỏi. 

---o0o--- 

 Ngày thứ tám : Pháp hội đã viên mãn, giảng Tam Quy, Ngũ Giới 

 và các nghĩa lý trọng yếu dành cho người niệm Phật 

Hôm nay là ngày quý vị quy y. Quý vị đã quy y thì nên hiểu rõ đạo 

lý quy y, nay tôi trình bày cùng quý vị. Vì sao quý vị quy y Tam Bảo? Tôi 

nghĩ  nói  chung  là  chẳng  ngoài  việc  muốn  cầu  sanh  Tây  Phương,  liễu  sanh 

thoát  tử  mà  thôi!  Như  thế  nào  mới  đạt  được  những  mục  tiêu  này?  Tức  là 

phải quy y Tam Bảo, nghĩa là quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng. Có quy y 

Tam  Bảo,  tu  trì  chân  thật  thì  mới  được  liễu  thoát  sanh  tử,  vãng  sanh  Tây 

Phương. Vả Tam Bảo vừa nói đó có hai loại là Tự Tánh [Tam Bảo] và Trụ 

Trì [Tam Bảo]. 

*  Phật  nghĩa  là  Giác  Ngộ.  Tự  Tánh  Phật  Chân  Như  Phật  Tánh  ly 

niệm linh tri có sẵn trong tự tâm. 

*  Pháp  nghĩa  là  quỹ  phạm  (khuôn  phép).  Tự  Tánh  Pháp  chính  là 

khuôn mẫu đạo đức, nhân nghĩa cao quý sẵn có trong tâm. 

* Tăng nghĩa là Thanh Tịnh. Tự Tánh Tăng chính là tịnh hạnh thanh 

tịnh vô nhiễm sẵn có trong tâm. 

Trụ Trì Tam Bảo:  

*  Ðức  Phật  Thích  Ca  lúc  còn  tại  thế  thì  Ngài  là  Phật  Bảo.  Sau  khi 

diệt độ, tất cả các tượng Phật bằng vàng, bằng đất, gỗ chạm, tranh vẽ đều là 

Phật Bảo. 

*  Các  pháp  ly  dục  thanh  tịnh  Phật  đã  giảng,  và  các  kinh  điển  sách 

vàng, trục đỏ đều là Pháp Bảo. 

* Người xuất gia áo thâm, tu các hạnh thanh tịnh đều là Tăng Bảo. 

Quy  là  quay  về,  đổ  vào,  như  nước  đổ  vào  biển,  như  dân  hướng  về 

vua. Y  là  nương  gởi,  như con  nương  vào  mẹ,  như vượt [sông, biển] nương 

nhờ thuyền. Con  người  giữa biển cả sanh  tử  nếu chẳng quay  về  nương  nhờ 

Tự Tánh Tam Bảo và Trụ Trì Tam Bảo thì không cách gì thoát ra được! Nếu 

chịu phát tâm chí thành quy  y  Tam  Bảo, tu  hành đúng  như pháp thì  liền  ra 

khỏi biển khổ sanh tử, liễu sanh thoát tử. Như người lỡ chân rớt xuống biển 

cả, sóng dữ bủa cuồn cuộn,  lo bị  ngập  mất đầu. Giữa  lúc  ngàn cân treo sợi 

tóc, sanh tử tồn vong ấy, chợt có con thuyền đi đến, liền đuổi theo, trèo lên. 

Ðấy  là  nghĩa  “quay  về,  gieo  vào”  vậy.  Do  biết  Tự  Tánh  Tam  Bảo,  từ  đấy 

khắc  kỷ,  phản  tỉnh,  xem  xét,  kiêng  dè,  gắng  sức,  lại  cầu  nơi  Trụ  Trì  Tam 

Bảo và mười phương tam thế hết thảy Tam Bảo thì tiêu trừ được ác nghiệp, 

tăng  trưởng  thiện  căn,  thành  tựu  đạo  nghiệp  ngay  trong  đời  này,  vĩnh  viễn 

thoát khỏi sanh tử,  luân  hồi. Giống  như được cứu, leo  lên thuyền, ngồi  yên 

đến bờ. Hung hiểm lúc ấy đã qua, hiện tại mừng được sống sót. Bởi đó được 

vô  hạn  lợi  ích.  Ðấy  chính  là  ý  nghĩa  “nương,  gởi”  vậy.  Việc  đời  rối  ren, 

phiền  não  đau  khổ,  sống  trong  biển  cả  sanh  tử  này,  nên  lấy  Tam  Bảo  làm 

thuyền.  Chúng  sanh  được  quy  y,  thúc  trống,  chèo  chống,  giương  buồm, 

chẳng lười, chẳng lui sụt, tự lên được bờ kia! 

* Ðã quy  y  Phật  nên thờ Phật  làm  thầy; bắt đầu từ nay cho đến  hết 

đời, dốc lòng chân thành lễ kính, chẳng chịu lười nhác dẫu chỉ trong một hơi 

thở. Lại chẳng được quy y thiên ma, ngoại đạo, tà quỷ, tà thần. 

*  Ðã  quy  y  Pháp,  nên  lấy  Pháp  làm  thầy,  từ  nay  cho  đến  hết  đời, 

chẳng quy y kinh điển ngoại đạo nữa. 

* Đã quy y Tăng nên lấy Tăng làm thầy, bắt đầu từ nay cho đến hết 

đời, chẳng còn quy y đồ chúng ngoại đạo nữa. 

Nếu đã  quy  y Tam  Bảo  mà còn tin tưởng  ngoại  đạo, tôn  thờ tà  ma, 

quỷ  thần  thì  tuy  hằng  ngày  niệm  Phật,  tu  trì,  cũng  khó  lòng  được  lợi  ích 

chơn thật, vì tà - chánh chẳng phân, chắc  chắn chẳng có hy  vọng  liễu thoát 

sanh tử. Ai nấy nên nghiêm chỉnh vâng giữ như thế. 

Lại  cần  phải  biết  rằng:  “Quy  y”  vừa  nói  đó  chính  là  quy  y  hết  thảy 


Phật  -  Pháp  -  Tăng  Tam  Bảo,  chứ  chẳng  phải  là  quy  y  một  cá  nhân  nào. 

Chẳng hạn như hôm nay các vị đến quy y, chẳng qua tôi thay mặt cho Tam 

Bảo truyền chứng Tam Quy, chứ chẳng phải quy y một mình tôi. Tôi thường 

thấy Tăng - tục có kẻ hiểu lầm ý nghĩa quy y, người tại gia thì nói tôi quy y 

vị  pháp sư đó, người  xuất  gia bảo kẻ  nọ  là đệ tử quy  y của tôi.  Bỏ cái  lớn, 

lấy cái nhỏ, bỏ công chọn tư, đáng buồn, đáng than thay! Vì thế tiện dịp bèn 

nói rõ để quý vị khỏi bị lầm lạc nữa, xin ai nấy chú ý57. 

Ðã giảng về ý nghĩa Tam Quy rồi, lại nói đến ý nghĩa Ngũ Giới. Ngũ 

Giới vừa được nói đó, chính là: một là chẳng sát sanh, hai là chẳng trộm cắp, 

ba là chẳng tà dâm, bốn là chẳng nói dối, năm là chẳng uống rượu. 

*  Chẳng  sát  sanh  là  vì  ta  cùng  loài  vật  đều  ham  sống,  sợ  chết  hệt  như 

nhau. Ta đã ham sống, loài vật há muốn chết? Nói, nghĩ đến điều đó nỡ lòng 

nào  giết  hại?  Bởi  lẽ,  hết  thảy  chúng  sanh  vốn  cùng  ngang  hàng,  luân  hồi 

trong lục đạo, tùy theo nghiệp thiện - ác mà hình thể biến đổi, thăng, giáng, 

siêu thoát, chìm đắm, trọn chẳng lúc nào hết. Ta cùng bọn chúng trong nhiều 

kiếp  lần  lượt  làm cha,  mẹ,  lần  lượt làm con cái. Nghĩ  như vậy,  há còn dám 

sát sanh? Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, quả thực chẳng hai, chẳng 

khác với tam thế chư Phật. Trong đời vị lai, đều có thể thành Phật, chỉ vì sức 

ác nghiệp đời trước ngăn lấp Phật Tánh mầu nhiệm sáng suốt chẳng thể hiển 

hiện  được,  chìm  đắm  trong  dị  loại.  [Chúng  ta]  nên  đem  lòng  thương  xót, 

lòng từ bi để cứu vớt, nỡ nào cắt xẻ thân thể chúng để no bụng ta? Ðời này, 

bọn ta đã được làm người chính là do thiện quả đời trước, phải nên giữ gìn 

thiện quả này khiến cho nó được tỏa rạng rộng lớn, duy trì vĩnh cửu, hãy nên 

kiêng  giết  chóc  sanh  mạng!  Nếu  như  rộng  tạo  sát  nghiệp  ắt  sẽ  đọa  ác  đạo, 

đền  trả  nợ  cũ,  xoay  vần  giết  hại  nhau,  đây  chìm,  kia  nổi,  chẳng  có  lúc  hết. 

Muốn cầu sanh Tây Phương để tránh khỏi nỗi khổ luân hồi, sao còn dám tạo 

đôi chút sát nghiệp ư? Vì thế, điều đầu tiên cần chú trọng là kiêng giết. 

*  Chẳng  trộm  cắp  là  khi  có  được  vật  gì  phải  xét  xem  nó  có  hợp  đạo 

nghĩa hay không58, nếu chẳng cho thì chẳng lấy. Việc này những ai biết chút 

liêm sỉ sẽ đều có thể chẳng phạm, nhưng con người chẳng phải là hiền thánh, 

ai có thể chưa  hề phạm?  Bởi  lẽ, nếu tư dục dấy  lên sẽ dễ vật chất  lung  lạc. 

Nếu  đối  với  mối  lợi  lớn  ở  ngay  trước  mắt  mà  có  thể  né  tránh  như  thể  gấp 

tránh rắn, rết, kẻ chạy cuồng đi gấp thì [người như vậy] chẳng luôn luôn gặp 

gỡ được! Nói “trộm cắp” đó chẳng phải chỉ có nghĩa là trộm cắp tài vật của 

người khác, mà là ngay trong lúc khởi tâm, làm việc có khi giống như trộm 

cắp thì cũng gọi là trộm cắp vậy. Chẳng hạn, lấy công giúp tư, tổn người lợi 

mình,  cậy  thế  lấy  của,  dùng  mưu  đoạt  vật,  ganh  tỵ  sự  phú  quý  của  người 

khác, mong người nghèo hèn đi v.v… đều là trộm cắp cả! Lại như làm lành 

phô  trương  để  cầu  danh.  Nếu  gặp  các  việc  lành,  tâm  chẳng  tích  cực,  công 

chuyện  làm quấy quá. Chẳng  hạn  như lập trường  nghĩa  học59, nhưng chẳng 

chọn  thầy  nghiêm  khắc  khiến  cho  con  em  người  khác  bị  lầm  lạc;  thí  thuốc 

men  chẳng  phân  biệt  thật  -  giả,  khiến  tánh  mạng  người  khác  bị  hại.  Phàm 

thấy chuyện  gấp, dụ dự chẳng cứu cho  nhanh,  lần chần, dùng dằng đến  nỗi 

lỡ việc. Chỉ luôn lằng nhằng, thiếu trách nhiệm, chẳng quan tâm đến lợi - hại 

của người khác. Những điều giống như thế đều gọi là trộm cắp! Lòng mang 

cái tâm trộm cắp, làm chuyện trộm cắp thì xã hội sẽ rối beng, thiên hạ cũng 

chẳng thái bình.Vì vậy, cần phải chú trọng kiêng dè trộm cắp. 

* Chẳng tà dâm:  Âm  - dương thu  hút  nhau,  muôn  vật  nhờ đó  mà sanh. 

Nam  nữ  lập  gia  đình  là  giềng  mối  lớn  lao  của  con  người.  Sanh  con  đẻ  cái, 

dạy dỗ nên người, trên liên quan đến phong hóa, dưới liên quan đến tiếp nối 

dòng  dõi;  cho  nên  chẳng  cấm.  Nếu  chẳng  phải  với  người  vợ  hay  chồng 

chánh thức, lại chung chạ bừa bãi, đấy  là tà dâm. Như vậy  là trái  nghịch  lẽ 

trời, rối loạn luân thường của con người, sống làm cầm thú đội mũ  mặc áo, 

chết  đọa tam đồ ác đạo  ngàn  vạn ức  kiếp  chẳng thể thoát khỏi. Nhưng con 

người do dâm dục sanh ra nên dục tâm khó chế ngự nhất. Đức Như Lai dạy 

người  tham  dục  nặng  nề  tu  Bất  Tịnh  Quán,  quán  lâu  ngày  sẽ  thấy  sắc  đâm 

chán. Lại nếu có thể tưởng hết thảy nữ nhân mình trông thấy đều là mẹ, con 

gái, chị, em, sanh tâm hiếu thuận, tâm cung kính thì ác niệm dâm dục không 

do đâu phát sanh được! Ðấy chính là cách đoạn trừ căn bản của sanh tử luân 

hồi, là cơ sở, là bậc thềm để siêu phàm nhập thánh, hãy nên thường kiêng dè. 

Còn  như vợ chồng ân ái  với  nhau  vốn chẳng bị cấm đoán,  nhưng cũng cần 

phải  “tương kính như tân”  (kính trọng nhau như khách), nhằm tiếp nối dòng 

dõi, phải nên giữ chừng  mực, chớ nên tham cầu khoái lạc đến nỗi chôn vùi 

thân mạng! Tuy là người phối ngẫu của mình, tham khoái lạc cũng là phạm 

giới! Chẳng qua tội ấy so ra nhẹ hơn [tội tà dâm] thôi! Vì thế, cần phải đặt 

nặng chuyện giới dâm. 

*  Chẳng  nói  dối  là  lời  lẽ  phải  đáng  tin,  chẳng  dối  trá  thốt  ra.  Nếu  thấy 

nói  chẳng  thấy,  chẳng  thấy  nói  thấy,  lấy  hư  làm  thật,  lấy  có  làm  không; 

phàm  hết  thảy  những  chuyện  tâm  miệng  chẳng  xứng  nhau,  muốn  lừa  dối 

người  thì  đều  là  “nói  dối”  cả.  Lại  nếu  tự  mình chưa  đoạn  Hoặc  mà  bảo  đã 

đoạn Hoặc, tự mình chưa đắc đạo mà bảo đã đắc đạo thì là đại vọng ngữ. Tội 

ấy rất nặng vì hoại loạn Phật pháp, khiến cho chúng sanh ngờ vực, lầm lạc, 

chắc chắn đọa địa ngục A Tỳ, vĩnh viễn không có ngày ra. Vì thế, cần phải 

chú trọng giới vọng ngữ. 

Bốn điều  kể trên  gọi  là  Tánh Giới  vì do thể tánh của chúng đáng  kiêng 

giữ.  Chẳng  luận  là  xuất  gia  hay  tại  gia,  thọ  giới  hay  không,  hễ  phạm  phải 

đều  có  tội  lỗi.  Kẻ  chưa  thọ  giới,  căn  cứ  trên  sự  mà  luận  tội.  Người  đã  thọ 

giới,  ngoài  việc căn cứ trên Sự để luận tội ra, còn kèm thêm tội phạm  giới. 

Vì thế, bốn điều sát sanh, trộm cắp, tà dâm, đại vọng ngữ này, hết thảy mọi 

người đều chẳng nên phạm. Hễ phạm đều có tội! Ðã thọ giới mà còn phạm 

sẽ mắc cả hai trọng tội. 

*  Chẳng  uống  rượu  là  vì  rượu  có  thể  làm  mê  loạn  lòng  người,  hư  hoại 

dòng  giống  trí  huệ.  Uống  vào,  rượu  làm  cho  con  người  điên  đảo,  hôn  mê, 

cuồng dại, làm càn những chuyện không biết hổ thẹn. Phàm là người tu hành 

trọn chẳng cho phép uống. Cần biết rằng: Hết thảy vọng niệm, tà hạnh phần 

nhiều là do uống rượu mà nẩy sanh! Vì thế, cần phải chú trọng thêm chuyện 

kiêng  rượu!  Ðây  là  Già  Giới  (giới  ngăn  ngừa),  chỉ  người  thọ  giới  mắc  tội 

phạm  giới.  Người  chưa  thọ  giới  thì  uống  vào  không  bị  tội!  Nhưng  không 

uống thì tốt hơn, bởi nó là căn bản có thể sanh ra các thứ tội lỗi. 

Còn  về  Thập  Thiện  cũng  phải  nên  tuân  thủ.  Thập  Thiện  là  chẳng  sát 

sanh, chẳng trộm cắp, chẳng tà dâm; đấy  là ba  nghiệp của  thân. Chẳng  nói 

dối,  chẳng  nói  thêu  dệt,  chẳng  nói  đôi  chiều,  chẳng  ác  khẩu  là  bốn  nghiệp 

của  miệng.  Chẳng  keo  tham,  chẳng  nóng  giận,  chẳng  tà  kiến  là  ba  nghiệp 

của ý. Nếu giữ được chẳng phạm thì gọi là Thập Thiện. Nếu phạm chẳng giữ 

thì gọi  là  Thập  Ác.  Thập  Ác chia ra  làm  thượng, trung,  hạ, chiêu cảm  thân 

trong  ba  ác  đạo:  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh.  Thập  Thiện  cũng  chia  thành 

thượng, trung, hạ, chiêu cảm thân trong ba đường lành: trời, người, A-tu-la. 

Nhân lành cảm quả lành, nhân ác cảm quả ác, quyết định không nghi, không 

hề sai sót! Mười điều lành này bao gồm hết thảy thiện pháp. Nếu có thể tuân 

hành thì không điều ác nào chẳng đoạn, không điều thiện nào chẳng tu. Các 

vị đã quy y, thọ giới, hãy nên tuân thủ trọn vẹn. Lại còn phải nhất tâm niệm 

Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương,  chớ  nên  coi  thường.  Nếu  chẳng  để  ý,  đến  khi 

lâm  chung  mới  cảm  thấy  là  trọng  yếu  thì  gió  nghiệp  đã  thổi,  chẳng  thể  tự 

chủ, hối cũng chẳng kịp! 

Người học Phật đã hiểu rõ các ý nghĩa Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện 

rồi thì hãy hết sức giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, ngăn lòng tà, giữ 

lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành. Ðiều cần phải chú 

ý  nhất  là  làm  bất  cứ  việc  gì,  đều  phải  dựa  vào  thiên  lý,  lương  tâm.  Như 

người làm nghề y mà có lương tâm, cứu người [trong cơn] nguy cấp sẽ tích 

lũy  âm  công  (âm  đức)  lớn  lao.  Kẻ  không  có  lương  tâm  có  thể  sẽ  làm  cho 

người  bệnh  nhẹ  chuyển  thành  nặng,  thừa  nước  đục  thả  câu,  táng  tận  lương 

tâm, quyết định lãnh ác quả. 

Hiếu liêm Tào Cẩm Ðào ở Tô Châu đời Thanh giỏi y thuật60, bất cứ bệnh 

ngặt  nghèo  nào,  gặp  tay  ông  đều  khỏi.  Một  bữa,  lúc  ông  sắp  ra  khỏi  cửa, 

chợt có một người đàn bà nghèo quỳ ngoài cửa, khóc lóc xin ông chữa bệnh 

cho  mẹ  chồng,  than:  “Gia  cảnh  nghèo  túng,  nghe  ngài  sẵn  lòng  từ  bi,  nhất 

định  sẽ  đoái  hoài  đến  trị”.  Ông  Tào  liền  đến  trị.  Ðến  lúc  ông  ra  về,  dưới 

chiếc  gối  của  mẹ  chồng  người  đàn  bà  nghèo  có  năm  lạng  bạc  trắng,  chẳng 

biết đi đâu mất, tưởng ông Tào trộm đi, người đàn bà bèn đến nhà hỏi. Ông 

Tào  bèn  cứ  đúng  số  đưa  cho.  Người  đàn  bà  nghèo  về  đến  nhà,  [thì  ra]  mẹ 

chồng đã lấy bạc ra. Người đàn bà hổ thẹn vô cùng, lại đem bạc đến trả lại, 

tạ tội,  hỏi ông: “Sao ngài  lại tự đổ  hô  mình trộm  bạc?” Ông Tào bảo: “Tôi 

chỉ  muốn  mẹ chồng bà chóng khỏi bệnh!  Nếu tôi chẳng nhận,  mẹ chồng bà 

ắt sẽ thêm lo lắng bệnh nặng hơn, hoặc khó trị lành! Chẳng sợ người ta bảo 

tôi trộm bạc”. Tấm lòng ông trung hậu, có thể nói là đến cùng cực, không ai 

hơn được! Bởi thế, ông sanh được ba người con: Con trưởng làm Ngự Y, thọ 

hơn tám  mươi tuổi,  nhà  giàu to; con thứ làm  Hàn  Lâm,  làm quan đến chức 

Phiên  Ðài;  con  thứ  ba  cũng  làm  Hàn  Lâm,  làu  thông  kinh  sử,  chuyên  chí 

trước tác. Cháu chắt đông đảo, nhiều người hiển đạt. Còn những kẻ chỉ mưu 

kiếm  lợi  bằng  nghề  y,  nếu  chẳng  tan  nhà  nát  cửa,  dòng  dõi  tuyệt  diệt  thì 

chứng cớ đã rành! 

Kinh Dịch chép:  “Tích thiện chi gia, tất hữu dư khánh. Tích bất thiện chi 

 gia, tất hữu dư ương” (Nhà tích  thiện,  niềm  vui có thừa; nhà tích ác, ương 

họa  có  thừa),  ý  nói:  dư  khánh,  dư  ương  báo  ứng  vào  con  cháu.  Còn  bổn 

khánh, bổn ương  vận  vào chính thân  mình. Dư khánh, dư ương  người khác 

thấy  được,  còn  bổn  khánh,  bổn  ương  là  quả  báo  ngay  nơi  bản  thân.  Dư 

khánh, dư ương con người có thể thấy được. Bổn khánh, bổn ương thì chính 

là ngay trong đời này hoặc trong đời kế tiếp, đời sau phải hứng chịu, người 

đời  chẳng  thể  thấy  được.  Thiên,  địa,  quỷ  thần,  Phật,  Bồ  Tát  đều  thấy  biết 

từng sự rõ ràng. Phải biết là bổn khánh, bổn ương so với dư khánh, dư ương 

lớn gấp trăm, ngàn, vạn lần. Vì thế, xin người đời hãy nỗ lực tu trì, ngõ hầu 

được sự vui, trừ ương  họa vậy. Ông Tào cam chịu tiếng “trộm cắp” để cứu 

tánh  mạng người khác, thiện báo ứng vào con cháu. Nếu chính  mình có thể 

thay cho con cháu niệm Phật, cầu Tam Bảo gia bị, dạy con cháu ai nấy cũng 

ăn chay, niệm Phật thì thiện báo sẽ là Tây Phương! 

Các vị đã quy y thì phải nên cung kính thọ Tam Quy để làm cái gốc cho 

việc  bỏ  tà  theo  chánh.  Giữ  Ngũ  Giới  cẩn  thận  là  cái  nguồn  để  đoạn  ác,  tu 

thiện.  Phụng  hành  Thập  Thiện  để  làm  gốc  cho  việc  thanh  tịnh  ba  nghiệp 

Thân,  Khẩu, Ý. Từ đó, đừng  làm các điều ác, vâng  giữ các điều  lành.  Tam 

nghiệp đã tịnh, rồi có thể tuân tu đạo phẩm, liễu sanh thoát tử, được dự vào 

hội tốt  lành  nơi Cực  Lạc. Thiện  - ác nhân  - quả  như bóng theo hình, chẳng 

hề sai lầm. Thật sự làm như vậy sẽ được lợi ích thật sự. Nếu mua danh chuốc 

tiếng, thích nói cuồng vọng, lừa mình, dối người, tự bảo đã đắc Phật đạo thì 

là đại vọng ngữ, ắt sẽ mắc ác báo. Người tu hành tâm địa phải quang minh, 

ba nghiệp thanh tịnh, công đức vô lượng. Quán kinh dạy:  “Hiếu dưỡng cha 

 mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm không giết, tu Thập Thiện nghiệp là chánh 

 nhân tịnh nghiệp của tam thế chư Phật” . Buông dao đồ tể xuống, thành Phật 

ngay nơi ấy, đã có người làm được như thế. Xin ai nấy hãy gắng lên. 

---o0o--- 

PHỤ LỤC 

1. Pháp ngữ khai thị của lão pháp sư khi từ Thượng Hải trở về chùa 

Linh Nham61 

(giảng vào buổi chiều ngày 17 tháng 10 năm Dân Quốc 25 (1936) 

Linh Nham chính là cuộc đất thánh đạo tràng trời tạo đất dựng. Ngô 

Vương  Phù  Sai  thiếu  đức,  chẳng  tuân  theo  đạo  “chánh  tâm  thành  ý,  siêng 

năng  việc  nước,  yêu  dân”  của  các  vị  tổ  là  Thái  Vương,  Thái  Bá,  Trọng 

Ung62, chỉ chuộng dâm  lạc, bèn dựng cung  Quán Oa63 nơi  này,  mắc tội  với 

trời  đất  và  tổ  tông  cũng  không  nhỏ.  Cung  điện  xây  xong  được  mấy  năm, 

nước  mất,  thân  chết,  chẳng  đáng  buồn  ư?  Đến  đời  Tấn,  Tư  Không64  Lục Ngoạn  xây  nhà  trên  đó,  sau  nghe  Phật  pháp,  bèn  biến  nhà  thành  chùa,  đấy 

chính là duyên khởi khai sơn đầu tiên của Linh Nham vậy. Đến đời Lương, 

ngài  Bảo  Chí  Công  cầu  phước  cho  Vũ  Đế,  chùa  lại  được  trùng  hưng.  Trí 

Tích  Bồ  Tát65  nhiều  lượt  hiện  thân  vẽ  tượng,  hiển  thị  đạo  nhiệm  mầu,  dẫn 

dắt  những  kẻ  tục  còn  đang  mê.  Đến  đời  Đường,  tể  tướng  Lục  Tượng  Tiên 

(người  Tô Châu),  mắc bệnh ở kinh đô,  ngự y bó tay. Một  vị Tăng  xin  gặp, 

nói  có  thể  trị  được  bệnh,  bảo  lấy  một  chén  nước  sạch,  hướng  vào  đó  niệm 

chú mấy câu, ngậm nước phun ra, lập tức khỏi hẳn bệnh. Đem mọi vật đáp tạ 

Sư đều không nhận, nói: “Tôi tên là Trí Tích. Sau này ông trở về Tô Châu, 

nên  đến  núi  Linh  Nham  gặp  gỡ  ta”.  Về  sau,  người  ấy  đến  núi  hỏi  thăm, 

không có ai tên  là  Trí Tích cả, tâm  rất buồn bã,  xem khắp các điện đường, 

thấy hình vẽ trên vách chính là vị Tăng đã trị bệnh cho mình. Vì thế, đặc biệt 

dựng  điện  Trí  Tích,  chùa  lại  được  hưng  khởi.  Từ  đời  Tấn  đến  đời  Đường, 

[danh tánh] tất cả Trụ Trì đều chẳng thể tra cứu được. 

Đến  đời  Tống,  phàm  ai  là  trụ  trì  của  núi  này  đều  là  bậc  đại  lão  lỗi  lạc 

trong  Tông  môn.  Đạo  tràng  Linh  Nham  bèn  trở  thành  đứng  đầu  xứ  Chiết 

Giang - Tô Châu; do đất thiêng nên mới có người tài giỏi, do người tài giỏi 

nên đất mới thiêng. Cuối đời Minh, đầu đời Thanh, chùa lại hưng khởi mạnh 

mẽ,  hai  đời  vua  Thánh  Tổ  (Khang  Hy)  và  Cao  Tông  (Càn  Long),  mấy  lần 

tuần du phương Nam, đều nghỉ lại tại hành cung66 trên núi. Trong cơn loạn 

Hồng Dương, chùa bị đốt cháy gần như hết sạch. Về sau, đại sư Niệm Thành 

trụ  trong  lòng  tháp,  nhằm  đúng  khi  ông  Bành  Cung  Bảo  Ngọc  Lân  đi  chơi 

núi gặp gỡ, bèn bỏ ra ruộng đất hơn sáu trăm mẫu, dựng hơn mười gian điện 

đường, nhà cửa. 

Đến  năm  Tuyên  Thống  thứ ba  (1911),  trụ  trì  là  Đạo  Minh  vốn  là  quân 

nhân  xuất  gia, tánh  tình thô bạo, do  mất  y [ca-sa] mà đánh đập  người khác 

quá  đáng,  người  dưới  núi  vùng  lên  đánh  đuổi,  Đạo  Minh  bỏ  trốn.  Đồ  đạc 

trong  chùa  đều  bị  khuân  sạch,  trở  thành  một  ngôi  chùa  không  ai  ở.  Đây 

chính  là  cơ  hội  để  đạo  tràng  Linh  Nham  được  phục  hưng.  Nếu  không,  giả 

như ông ta tận lực vâng giữ Thanh Quy, chắc chắn chùa chẳng thể trở thành 

đạo tràng Tịnh Nghiệp duy nhất trong cả nước được! Họa - phước dựa dẫm 

lẫn nhau, chỉ do con người khéo dụng tâm hay không mà thôi. Bắt nguồn từ 

việc thân sĩ vùng Mộc Độc là ông Nghiêm Lương Xán sai nhà sư chùa Bảo 

Tạng là Minh Hú thỉnh thầy của vị sư ấy là hòa thượng Chân Đạt tiếp nhận 

trông nom chùa. Ngài Chân Đạt bèn phái người đến tiếp nhận, lại sai Minh 

Hú đứng trông nom tạm thời, ý muốn có người thích hợp sẽ biến chùa thành 

đạo  tràng  thập  phương  chuyên  tu  Tịnh  Độ.  Năm  Dân  Quốc  mười  lăm 

(1926), pháp sư Giới  Trần67 đến đây, bèn  giao cho Ngài  làm  Trụ  Trì. Tăng 

chúng thường trụ lấy hai mươi người làm mức, trừ số tiền huê lợi mấy trăm 

đồng ra, hễ [chi tiêu] không đủ thì ngài Chân Đạt bèn bù cho. Chẳng quyên 

mộ, chẳng làm pháp hội, chẳng truyền pháp, chẳng thâu đồ đệ, chẳng giảng 

kinh, chẳng truyền  giới, chẳng  làm chuyện kinh sám  thù tạc68, chuyên  nhất 

niệm Phật. Khóa tụng mỗi ngày đều giống như trong khi tiến hành Phật thất 

thông thường. Trụ trì bất luận ngu hay hiền, chậm lụt hay lanh lẹ đều được, 

chỉ quan tâm đến thứ tự, không quan tâm đến thế hệ truyền thừa69, chỉ cần là 

giới  hạnh tinh  ròng, [trì  giới] nghiêm  ngặt, thông  hiểu  giáo  lý, tin sâu  Tịnh 

Độ là được. Nếu những mặt khác đều khá, nhưng chẳng chuyên chú Tịnh Độ 

thì quyết chẳng được mời [làm Trụ Trì]. 

Từ  đấy  trở  đi,  người  thường  trụ  ngày  càng  nhiều,  phòng  ốc  chẳng  đủ, 

trong năm Dân Quốc 21 (1932), trước hết dựng Niệm Phật Đường, bốn năm 

năm qua, liên tục xây cất. Nay điện Đại Hùng đã khánh thành, chỉ còn thiếu 

điện Thiên Vương chưa  xây,  nhưng cũng  chẳng  quan trọng chi  lắm. Tháng 

Hai  năm  Dân  Quốc  19  (1930),  Quang  đến  đây,  tháng  Tư  liền  bế  quan,  đã 

hơn  sáu  năm  rồi.  Do  già  cả  nhưng  bất  tài,  chỉ  muốn  chết  già  trong  nơi  bế 

quan. Vì các vị trong hội Phật giáo mời mọc, xin Quang trong pháp hội Hộ 

Quốc  Tức  Tai  mỗi  ngày  giảng  khai  thị  một  lần,  tỏ  rõ  lý  “nhân  quả  ba  đời, 

luân  hồi  lục  đạo”,  đề  xướng  pháp  “tín  nguyện  niệm  Phật,  liễu  thoát  ngay 

trong đời  này” để cứu  vãn thế đạo  lòng  người. Cố sức từ chối chẳng  được, 

bèn  vào  ngày  mồng  Sáu  tháng  này  ra  khỏi  chỗ  bế  quan  đến  đất  Hỗ,  nhằm 

trọn nghĩa vụ hộ quốc của tôi. Ngày Mười Lăm viên mãn, ngày Mười Sáu vì 

họ  nói  Tam  Quy  - Ngũ  Giới.  Sáng  nay  từ  đất  Hỗ  trở  về  đây,  nhưng  các  vị 

như cư  sĩ  Quý  Thánh  Nhất  v.v…  ở  thành  Tô Châu70  đã  đến  trước  rồi.  Lên 

núi,  trông  thấy  điện  vũ  nguy  nga,  Tăng  chúng  thanh  tịnh,  hòa  thuận,  khôn 

ngăn hoan hỷ tột bậc. Nhân đó, được giám viện là đại sư Diệu Chân mời vào 

trong pháp đường, vì các vị diễn nói pháp yếu71 Tịnh Độ. Nếu chỉ nói pháp yếu,  chẳng  nêu  lai  lịch  và  các  nhân  duyên  hiện  thời  thì  kẻ  ở  người  đi  đều 

chẳng  biết duyên do, rất có  thể sẽ coi đạo tràng  này  giống  hệt  như các đạo 

tràng khác! Đối  với  người thông suốt  rộng  lớn thì không  gì  là chẳng  được, 

nhưng với kẻ ngu độn như Quang, lại muốn thoát khỏi ba cõi ngay trong đời 

này,  lên  chín  phẩm  cõi  kia  thì  chưa  biết  hướng  về  đâu.  Do  vậy,  trước  hết 

phải thuật bày duyên khởi  vậy (đoạn này  người  ghi chép không sao lục  lại, 

do  chính  lão  nhân  chép  thêm  vào,  cho  nên  toàn  viết  bằng  thể  văn  Văn 

Ngôn). 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  chúng  ta  đang  tu  trì  đây  là  pháp  thù  thắng,  trỗi 

vượt  nhất,  mọi  người  chớ  nên  xem  thường.  Vì  sao  vậy?  Vì  các  pháp  môn 

đức  Phật  đã  nói  không  gì  chẳng  phải  là  xét  theo  căn  cơ  mà  nói,  giống  như 

căn cứ trên chứng bệnh mà cho thuốc vậy. Nếu như căn cơ của chính mình 

chẳng tương ứng với pháp môn ấy mà cứ tu tập thì rất khó được lợi ích. Hết 

thảy pháp môn đều cậy vào Tự Lực để tu Giới - Định - Huệ, đoạn tham - sân 

- si, ắt  phải đoạn sạch  Hoặc  nghiệp  mới có thể  liễu sanh  thoát tử. Nếu  như 

phiền  não  còn  sót  mảy  may  chưa  đoạn  sạch  thì  vẫn  chẳng  thể  tránh  khỏi 

sanh tử, huống chi là kẻ hoàn toàn chưa đoạn ư? Điều này cần phải dùng sức 

của chính mình thực hiện triệt để thì mới được. Chỉ có một pháp Niệm Phật 

là do đức Như Lai ứng theo mọi căn cơ mà nói, cũng là do đại bi nguyện lực 

của A Di Đà Phật thành tựu. Bất luận thượng trung hạ căn đều có thể tu học. 

Dẫu phàm phu hoàn toàn chưa đoạn được mảy  may phiền não Hoặc nghiệp 

nào, chỉ cần đầy đủ  lòng tin chân thật,  nguyện  thiết tha  rồi thực  hành  niệm 

Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  cũng  có  thể  được  Phật  tiếp  dẫn,  đới  nghiệp 

vãng  sanh.  Hễ  được  vãng  sanh  liền  có  thể  liễu  thoát  sanh  tử;  vì  thế,  nói 

[pháp môn này] là thù thắng nhất! 

Khi  đức Phật còn tại thế,  mười  người tu  hành có đến chín  người có 

thể thành đạo, vì con  người  lúc đó thiên  tánh thuần  hậu, căn cơ rất  lanh  lẹ, 

bén nhạy. Về sau này, chúng sanh nghiệp chướng ngày càng tăng thêm, căn 

cơ cũng dần dần  hèn kém  hẳn đi;  nếu  muốn  giống  như trước thì không thể 

được! Nhưng vào thời Tấn, thời Đường, vẫn có những người có thể cậy vào 

tự lực để liễu thoát sanh tử, nhưng đã ngày càng giảm ít, càng về sau càng ít. 

Cho đến hiện tại, đã không còn có người giống như vậy nữa! Xét theo đó, sẽ 

hiểu cậy vào sức của chính mình để đoạn phiền não hòng liễu sanh tử là một 

chuyện rất khó. Lúc này, nếu vẫn chẳng biết tự lượng sức, muốn nói lớn lối, 

coi nhẹ pháp môn Niệm Phật hoành siêu này, đi tu các pháp môn khác thì e 

rằng muốn liễu sanh tử xem ra còn khó hơn là lên trời nữa! 

Tôi hoàn toàn chẳng nói các pháp môn khác không hay, quả thật là vì 

các  pháp  môn  có  pháp  khế  lý  nhưng  không  khế  cơ,  có  pháp  khế  cơ  nhưng 

không khế lý. Chỉ có pháp môn Niệm Phật này độ khắp ba căn, gồm thâu lợi 

căn,  độn  căn,  lý  lẫn  cơ  đều  phù  hợp  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Nhất  là  trong  đời 

Mạt Pháp này, nó lại càng thích hợp với căn tánh chúng sanh. Do vậy, kinh 

Đại Tập dạy:  “Đời Mạt Pháp ức ức người tu hành, hiếm một ai đắc đạo. Chỉ 

 nương theo pháp Niệm Phật là được thoát khỏi sanh tử”.  Vì sao niệm Phật 

cầu sanh Tây Phương lại gọi là pháp môn Hoành Siêu? Cổ nhân có lấy một 

thí dụ để giải thích, tức là đem bọn phàm phu đầy đủ Hoặc nghiệp chúng ta 

ví  với  một con sâu sống trong  lóng thấp  nhất của  một cây tre, cây tre ấy ví 

cho  tam  giới.  Con  sâu  ấy  muốn  thoát  ra  chỉ  có  hai  cách:  Một  là  Thụ  Xuất 

(thoát ra theo chiều dọc), hai là Hoành Siêu (vượt ra theo chiều ngang). Thụ 

Xuất chính là từ thấp lên cao, lần lượt đục thủng từng lóng một, đến khi đục 

thủng được lóng cao nhất thì  mới thoát ra được. Đây là ví cho việc tu hành 

các  pháp  môn  khác,  chắc  chắn  phải  đoạn  sạch  Kiến  Tư  phiền  não  thì  mới 

thoát tam giới. Kiến Hoặc gồm tám mươi tám Sử72, Tư Hoặc gồm tám mươi 

mốt phẩm, phẩm  lượng  nhiều  như vậy  ví  như số lóng của  một cây tre. Con 

sâu  ấy  đục  hướng  lên  trên  để  thoát  ra  thì  gọi  là  Thụ  Xuất.  Chẳng  hạn  như 

bậc thánh  nhân Sơ Quả đoạn  Kiến  Hoặc, phải  trải qua bảy  lần sanh  lên cõi 

trời, bảy lần sanh trong cõi người, tu tập trong thời gian kiếp số lâu dài mới 

có thể chứng được quả A La Hán, liễu sanh tử. Nhị Quả cũng phải  một lần 

sanh  lên trời,  một  lần trở  xuống cõi  người  mới có thể chứng được Tứ Quả. 

Tam Quả đã đoạn sạch Tư Hoặc thuộc Dục Giới, vẫn phải ở trong Ngũ Bất 

Hoàn  Thiên73,  tu  tập  dần  dần  theo  thứ  tự,  mới  có  thể  đoạn  sạch  Tư  Hoặc, 

chứng  Tứ  Quả.  Đây  là  thoát  khỏi  tam  giới  tính  theo  bậc  Vô  Học  thánh 

nhân74. Nếu như là bậc Tam Quả độn căn, phải sanh lên Tứ Không Thiên, từ 

Không  Vô  Biên  Xứ  Thiên  cho  đến  Phi  Phi  Tưởng  Xứ  Thiên,  mới  chứng 

được Tứ Quả. 

Cách Thụ Xuất gian nan lâu lắc như vậy. Còn Hoành Siêu là như con 

sâu ấy chẳng hướng lên trên đục thủng từng lóng từng lóng  một mà chỉ cắn 

thủng  một  lỗ  bên  hông  [lóng  tre]  liền  thoát  ra  được.  Cách  này  so  với  Thụ 

Xuất  bớt  được  nhiều  công  sức  lắm.  Người  niệm  Phật  cũng  giống  như  thế, 

tuy chưa  đoạn trừ  Kiến  Tư  phiền  não, chỉ  cần có  thể đầy đủ tư lương  Tịnh 

Độ là Tín - Nguyện - Hạnh, lâm chung liền có thể cảm động A Di Đà Phật 

đến tiếp dẫn người ấy sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới. Đến cõi nước 

thanh  tịnh  đó  rồi,  Kiến  Tư  phiền  não  chẳng  đoạn  mà  tự đoạn.  Vì  sao  vậy? 

Do Tịnh Độ cảnh thù thắng, duyên mạnh mẽ, vì không có những cảnh duyên 

khiến cho con người nẩy sanh phiền não! Như vậy liền đạt được ba thứ Bất 

Thoái  Chuyển,  thẳng  mãi  đến  khi  phá  Trần  Sa  Vô  Minh,  thành  tựu  Vô 

Thượng Bồ Đề, có gì thẳng chóng, giản dị được bằng! Vì vậy, cổ nhân nói: 

 “Học đạo nơi các môn khác như con kiến bò lên núi cao!”  Niệm Phật vãng 

sanh giống như buồm căng gió lại được thuận nước. Nay tôi lấy một chuyện 

để chứng  minh đạo  lý “Thụ Xuất  gian  nan”,  mọi  người  hãy  lắng  lòng  nghe 

lấy! 

Trong niên hiệu Đại Lịch (766-779) đời Đường Đại Tông, có một ẩn 

sĩ  tên  là  Lý  Nguyên,  biến  nhà  thành  chùa  Huệ  Lâm,  thỉnh  thiền  sư  Viên 

Trạch làm Trụ Trì. Về sau, Lý Nguyên muốn đi Tứ Xuyên triều bái núi Nga 

Mi, bèn ước hẹn Viên Trạch cùng đi. Viên Trạch muốn theo đường Trường 

An  đi  qua  Tà  Cốc,  đi  theo  đường  bộ;  Lý  Nguyên  muốn  từ  Kinh  Châu  vào 

Giáp  Sơn,  đi  theo  đường  thủy.  Hai  người  ý  kiến  bất  đồng  đều  là  vì  có 

nguyên  do.  Lý  Nguyên  không  biết  chuyện  của  Viên  Trạch,  nhưng  Viên 

Trạch hiểu rõ tâm của Lý Nguyên: Sợ đến Trường An rất có thể bị người ta 

ngờ vực ông ta muốn làm quan, nên đi theo đường Kinh Châu. 

Một ngày nọ thuyền bơi đến vùng Nam Phố, do nước sông chảy xiết 

nguy hiểm, trời chưa tối đã cắm thuyền. Lúc ấy, có một người đàn bà mặc áo 

chẽn bằng gấm, đội vò đi lấy nước. Viên Trạch vừa trông thấy bà ta, liền gục 

đầu,  hai  hàng  lệ  ứa.  Lý  Nguyên  hỏi  han:  “Từ  Kinh  Châu  đến  đây,  phụ  nữ 

giống  như thế  này chẳng biết  là bao  nhiêu, vì sao thầy  lại  nẩy sanh bi cảm 

như thế?” Viên Trạch nói: “Ta chẳng muốn đi theo đường này tới đây chính 

là vì sợ gặp phải bà này. Do bà ta mang thai đã ba năm vẫn chưa sanh nở vì 

đợi ta đến đầu thai. Nay đã thấy rồi, không còn cách nào để trốn tránh được 

nữa. Xin ông ở lại mấy ngày, giúp cho tôi mau sanh và chôn tôi trong hang 

núi.  Ba  ngày  sau  xin  đến  gặp  tôi.  Trước  mặt  ông,  tôi  sẽ  cười  một  tiếng  để 

làm tin. Mười hai năm sau, đêm Rằm Trung Thu, đến ngoài chùa Thiên Trúc 

ở Hàng Châu gặp tôi”. 

Nói xong bèn thay áo, tắm gội, ngồi qua đời. Lý Nguyên có hối hận 

cũng không kịp, chỉ đành mai táng Viên Trạch. Ba ngày sau, đến nhà nọ gặp 

gỡ  ông  ta,  quả  nhiên,  người  đàn  bà  sanh  được  một  đứa  con  trai.  Nhân  đó, 

đem  chuyện  ấy  kể  cặn  kẽ  với  người  ta,  xin  gặp  mặt  đứa  bé,  quả  nhiên  nó 

cười một tiếng làm tin. Do vậy, Lý Nguyên không còn muốn đến Tứ Xuyên 

nữa, quay  về  Lạc  Kinh  (Lạc  Dương), trở  về chùa  Huệ  Lâm,  mới biết trước 

lúc  Viên  Trạch  lên  đường  đã  dặn  dò  hậu  sự  cặn  kẽ;  vì  thế,  càng  thêm  biết 

Ngài  chẳng  phải  là  người  tầm  thường!  Qua  mười  hai  năm  sau,  Lý Nguyên 

theo  đúng  ước  hẹn  đến  Hàng  Châu,  tới  hôm  Rằm  Trung  Thu,  đợi  ở  ngoài 

chùa Thiên Trúc. Quả nhiên, ánh trăng vừa rọi, chợt nghe bên bờ giếng Cát 

Hồng có đứa bé chăn trâu cỡi trâu ca lên:    

 Tam sinh thạch thượng cựu tinh hồn,  

             Thưởng nguyệt ngâm phong bất yếu luân,  

             Tàm quý tình nhân viễn tương phỏng,  

             Thử thân tuy dị, tánh thường tồn.  

(Trên đá ba sinh, vẫn nguyên hồn  

Ngâm gió, thưởng trăng lọ phải bàn 

Thẹn thấy người xưa tìm đến gặp 

Thân này tuy khác, tánh thường còn). 

Lý Nguyên liền biết nó chính là thân đời sau của Viên Trạch, liền bước 

đến  thăm  hỏi:  “Ngài  Viên  Trạch  mạnh  giỏi  hay  chăng?”  Đứa  bé  chăn  trâu 

đáp: “Ông Lý quả thật là người đáng tin tưởng!” Rồi nói chuyện sơ sài mấy 

câu xong, lại xướng rằng:    

 Thân tiền thân hậu sự mang mang,  

             Dục thoại nhân duyên khủng đoạn trường.  

             Ngô Việt giang sơn du dĩ biến,  

             Khước hồi yên trạo, thượng cù đường.  

(Thân trước, thân sau sự vấn vương 

Bàn chuyện nhân duyên luống đoạn trường  

Ngô,Việt giang sơn chơi khắp cả, 

Gác chèo mây khói, ẩn ao chuôm)  

Rồi cưỡi trâu đi mất. Như vậy, thấy được rằng: Viên Trạch có bản lãnh 

biết  chuyện  quá  khứ,  vị  lai  và  “ngồi  mất,  đứng  thác”,  nhưng  vẫn  chưa  thể 

liễu thoát sanh tử, trốn tránh bào thai; huống gì bọn phàm phu đầy dẫy triền 

phược  chúng  ta,  một  chút  bản  lãnh  cũng  không  có?  Nếu  chẳng  niệm  Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương  mà  muốn  liễu  sanh  tử  thì  có  nằm  mộng  cũng  mộng 

chẳng được! 

Có kẻ nói: “Thiền Tông minh tâm kiến tánh, đạo lý kiến tánh thành Phật 

chẳng phải là rất hay ư?” Trọn chẳng biết kiến tánh thành Phật chính là thấy 

được  vị  Phật  thiên  chân  trong  Tự  Tánh  thì  gọi  là  “thành  Phật”,  hoàn  toàn 

chẳng phải là thành vị Phật rốt ráo viên mãn phước huệ! Vì sao vậy? Là vì 

người  trong  Tông  Môn  (Thiền  Tông)  khi  công  phu  đạt  đến  mức  khai  ngộ 

liền biết chân tánh của chính mình lẫn người khác vốn giống hệt như Phật, vì 

thế  gọi  là  “kiến  tánh  thành  Phật”.  Nhưng  những  phiền  não  thô  -  tế75  của 

người  ấy  còn  chưa  đoạn  mảy  may  nào,  chẳng  qua  là  có  thể  thường  tự  giác 

chiếu76, chế  ngự phiền  não,  xử sự gần  giống  với bậc thánh  nhân. Nếu đánh 

mất công phu giác chiếu, không chế ngự được phiền não, bèn tạo nghiệp so 

với người khác lại càng dữ dội hơn, vì trong phiền não của kẻ ấy có chen lẫn 

sức mạnh khai ngộ, biến thành cuồng huệ. Bởi đó, năng lực tạo nghiệp cũng 

mạnh mẽ dị thường. Như vậy thì không những chẳng có hy vọng thành Phật, 

mà còn phải đọa lạc trong ba đường ác. Vì thế, người đã khai ngộ càng phải 

ra  sức  tấn  tu,  luôn  luôn  giác  chiếu.  Đến  khi  đoạn  sạch  Kiến  Tư  phiền  não 

mới là lúc liễu sanh thoát tử, hoàn toàn chẳng phải là hễ ngộ liền liễu! Giống 

như  Ngũ  Tổ  Giới  và  thiền  sư  Thảo  Đường  Thanh  thuở  trước,  do  ngộ  rồi 

nhưng  chưa  chứng,  vẫn  không  tránh  khỏi  nỗi  khổ  luân  hồi.  Vết  xe  đổ  rành 

rành, chẳng thể không biết! Nếu  nói  là “thật sự thành Phật” thì  lại càng sai 

rất xa! 

Đức Phật rốt ráo phước huệ viên mãn làm sao mới thành được? Nói 

theo tông Thiên Thai, một vị Thất Tín Bồ Tát trong Viên Giáo đã đoạn sạch 

Kiến Tư Hoặc, khi tu đến địa vị Thập Tín mới phá hết Trần Sa. Lại phải tu 

lần lượt Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, bốn 

mươi mốt địa vị, mỗi [địa vị] phá một phẩm vô minh bèn tiến lên một địa vị 

[cao hơn], được một phần Tam Đức bí tạng. Theo thứ tự như thế, đến địa vị 

cuối  cùng  là  Đẳng  Giác  mới  đoạn  sạch  bốn  mươi  mốt  phẩm  vô  minh,  lại 

đoạn một phẩm vô minh, tiến lên một địa vị nữa, mới có thể thành tựu đức 

Phật rốt ráo phước huệ viên mãn. Như vậy, quả thật chẳng phải là chuyện dễ 

dàng. Mọi người hiểu được đạo lý này thì mới chẳng hiểu lầm! 

Lại  có  người  nói:  Tự  Tánh  của  mỗi  người  chúng  ta  vốn  là  chẳng 

nhiễm  mảy trần, thanh tịnh trong  lặng, đấy chính  là  Tịnh Độ. Tự  Tánh  vốn 

chẳng sanh, chẳng diệt, xưa nay thường hằng, chẳng dời, chẳng biến, chính 

là Vô Lượng Thọ. Tự Tánh vốn sẵn đủ đại trí huệ quang minh, chiếu trời soi 

đất, chính là Vô Lượng Quang. Nếu như lìa khỏi Tự Tánh sẵn có ấy, muốn 

có riêng một cõi Tịnh Độ để sanh, [có một] Phật Di Đà để thấy, đấy chính là 

trên đầu chồng thêm một cái đầu nữa, không có lẽ nào! Thêm nữa, nếu hiểu 

như vậy thì đạo lý Thiền Tịnh Song Tu cũng là lầm lẫn! Nếu nói như vậy thì 

hoàn toàn là thiên về Thiền Tông, hoàn toàn chẳng thích hợp cho Tịnh Tông. 

Vì sao biết được [như vậy]? Là vì Thiền Tông chẳng dạy người sanh lòng tin 

phát nguyện, cũng chẳng dạy người niệm Phật, chỉ dạy người tham cứu thoại 

đầu77, cầu  minh tâm kiến  tánh. Đấy chính  là nói:   “Lìa ngoài tự tánh chẳng có  Tịnh Độ  để  có  thể  sanh,  [chẳng  có] Di  Đà  để  thấy!”  Nói  tuy  không  sai, 

nhưng  rốt cuộc  vẫn  thiên  về  kiến  giải  thuộc  lý  tánh,  chẳng  thể  dung  thông 

với  sự  tướng,  mà  cũng  cách  biệt  với  sự  lý  vô  ngại  của  Tịnh  tông,  nên  nói 

không  phải  là  Thiền  Tịnh  Song  Tu.  Người  tu  Tịnh  Độ  chuyên  lấy  ba  pháp 

Tín - Nguyện - Hạnh làm tông, mọi người phải hiểu rõ ràng! 

Lại  có  thuyết   “tức  thân  thành  Phật” (thành  Phật  ngay  trong  thân 

này)  của  Mật  Tông.  Nếu  mới  nghe  qua,  chuyện  như  thế  khiến  con  người 

rúng động. Nhưng trên sự thật, trọn chẳng thể  nhanh chóng, thuận tiện  như 

vậy. Ý nghĩa của “tức thân thành Phật” là nói công phu của Mật Tông khi tu 

đến  thành  công  thì  có  thể  thành  đạo  ngay  trong  thân  này.  Nhưng  sự  thành 

đạo  như  vậy  chẳng  qua  là  liễu  sanh  tử  mà  thôi.  Miễn  cưỡng  nói  là  “thành 

Phật”  thì  còn  có  thể  miễn  cưỡng  chấp  nhận  được!  Nếu  coi  là  thật  sự  thành 

được vị Phật đoạn rốt ráo Ngũ Trụ78, vĩnh viễn hết hai loại chết (phần đoạn 

và biến dị sanh tử) thì lầm lạc quá đỗi! Ví như một đứa bé con, cạo trọc đầu 

đi, ai nấy đều gọi nó là Hòa Thượng79; hay là vị tỳ-kheo đã thọ Tam Đàn Đại 

Giới80  cũng  được  gọi  là  Hòa  Thượng;  hay  là  vị  phương  trượng  đứng  đầu 

chốn  tùng  lâm81  cũng  gọi  là  Hòa  Thượng.  [Những  loại]  Hòa  Thượng  như 

trên, miễn cưỡng gọi thì cũng được. Nếu coi [những người ấy] thật sự là Hòa 

Thượng  thì  cũng  không  đúng.  Nói  đúng  sự  thực  thì  phải  [là  người] có  đạo 

đức,  học  vấn,  có  sức  làm  làm  cho  người  khác  sanh  trưởng  Pháp  Thân  huệ 

mạng thì mới đúng là Hòa Thượng danh phù hợp với sự thực. 

Phải  biết  thế  giới  này  của  chúng  ta,  trong  Phật  pháp  của  đức  Thích 

Ca Mâu Ni Phật, chỉ có một mình đức Thích Ca Mâu Ni Phật là thành Phật 

ngay trong thân này. Lại phải đến khi đức Di Lặc Phật hạ sanh thì mới có thể 

lại  tính  là  một  vị  Phật  thành  Phật  ngay  trong  thân  này.  Trong  khoảng  thời 

gian sau khi đức Thích Ca diệt độ và ngài Di Lặc chưa giáng sanh, muốn tìm 

lấy một người thành Phật ngay trong thân này thì bất luận ra sao cũng không 

thể  có  được!  Dẫu  cho  ức  Thích  Ca  ứng  hiện  trong  thế  gian  lần  nữa,  cũng 

không thị hiện đạo lý “thành Phật ngay trong thân” này! 

Vào đời  nhà Thanh trước kia, trong khoảng từ niên  hiệu  Khang  Hy 

đến niên hiệu Càn Long, Phật sống82 Tây Tạng đến khi lâm chung biết chết 

rồi sẽ phải đi đầu thai trong nhà nào, dặn đệ tử đến lúc ấy đi rước ông ta. Khi 

đẻ ra, cũng nói được ông ta là Phật sống ở chỗ nào đó. Tuy có bản lãnh như 

vậy,  cũng  vẫn  chưa  phải  là  thành  Phật  ngay  trong  thân  này!  Vì  sao  biết 

được? Vì nếu quả thật là thành Phật ngay trong thân này, tự nhiên sẽ giống 

như Phật Thích Ca, nói được các thứ phương ngôn (ngôn ngữ riêng của từng 

địa  phương),  dùng  một  tiếng  thuyết  pháp  cũng  có  thể  khiến  cho  hết  thảy 

chúng sanh đều hiểu được. Cớ sao Phật sống Tây Tạng, [đối với] ngôn ngữ 

Trung Quốc lại không biết? Một chuyện nhỏ như vậy đủ chứng minh ông ta 

không phải là thành Phật ngay trong  một đời. Huống chi sau này Phật sống 

khi chết đi chẳng để lại lời gì, lúc sống cũng chẳng có biểu hiện gì, đều là do 

người khác xếp đặt, bốc thăm để quyết định83, vậy thì chẳng cần phải nói gì nữa! 

Hơn nữa, công phu tu Mật Tông muốn thành công cũng rất khó khăn. 

Nếu chuyên cầu mau được thần thông, chẳng khéo dụng tâm, lại còn bị nguy 

hiểm gặp phải  ma sự, vẫn chẳng ổn thỏa, thích đáng bằng Niệm Phật. Năm 

Dân Quốc mười bảy (1928), ở Thượng Hải có một người đệ tử quy y mời tôi 

đến  nhà  ông  ta  dùng  cơm  chay,  và  nói  trong  gia  đình  ông  ta  có  một  người 

thân thích là  một nữ cư sĩ học Phật đã nhiều năm, học vấn cũng rất khá, đã 

hơn  năm  mươi  tuổi,  gọi  bà  ta  đến  trò  chuyện  có  được  hay  không?  Tôi  nói 

“được chớ!” Ông bèn kêu  bà ta đến. Đến  khi  gặp  mặt, tôi bảo bà ta: “Tuổi 

tác cao rồi! Hãy nên mau niệm Phật cầu sanh Tây Phương”. Bà ta đáp: “Tôi 

chẳng cầu sanh Tây  Phương, tôi  muốn sanh trong thế giới  Sa Bà!” Tôi  liền 

trả  lời  bà  ta:  “Chí  hướng  của  bà  hèn  kém  quá!”  Bà  ta  lại  nói:  “Tôi  muốn 

thành Phật ngay nơi thân này”. Tôi lại đáp lời bà ta: “Chí hướng của bà cao 

xa  quá!  Sao  không  chịu  vãng  sanh  thế  giới  thanh  tịnh  kia,  cứ  muốn  sanh 

trong thế giới trược ác này? Phải biết rằng: Đạo lý ‘thành Phật ngay nơi thân 

này’ là có, thế nhưng hiện thời không có ai được như vậy cả, mà cũng chẳng 

phải là chuyện bà hay tôi có thể làm được!” Người không thông hiểu đạo lý 

như vị nữ cư sĩ ấy, hoàn toàn không có chút gì biết tự lượng sức, ăn nói lớn 

lối, quả thật là tự lầm, lầm người vậy! 

Lại  có  hai  người  cầu  sanh  trong  thế  giới  Hoa  Tạng.  Có  một  ngày, 

người  kia  mắc  bệnh,  người  này  bèn  đến  thăm.  Sau  đấy,  do  thấy  người  kia 

bệnh  tình  không  xong,  liền  gấp  rút  bảo  người  kia  niệm   “Nam  Mô  Đại 

 Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh,  Hoa  Tạng Hải  Hội  Phật  Bồ  Tát” , 

mọi người cũng ở bên cạnh trợ niệm cho ông ta. Sau một khắc bèn hỏi ông 

ta có thấy cảnh giới gì hay không? Ông ta đáp: “Không có!” Hỏi như vậy hai 

ba lần đều  nói “không có!” Đến  lần cuối cùng, ông ta bèn  nói: “Mẹ đã đến 

rồi!”  Ôi  chao!  Hỏi  ông  ta  như  vậy  mới  biết  bọn  họ  [tu]  như thế  không  thể 

nào  chắc  ăn  được!  Là  vì  trong  tâm  bọn  họ,  do  niệm  Phật  hiệu  như  thế  và 

mong mỏi như thế, lẽ ra phải trông thấy thế giới Hoa Tạng mới đúng, sao lại 

đâm ra thấy cảnh giới trong thai mẹ? Từ đấy về sau, ông ta mới quay đầu tu 

pháp môn Tịnh Độ. 

Muốn hiểu được thế giới Hoa Tạng thì phải là bậc Pháp Thân Đại Sĩ phá 

được mấy phần vô minh mới có thể thấy được, sanh [về đó] được! Ngoài ra, 

[dẫu  là] bậc  Bồ  Tát đoạn sạch  Trần Sa  Hoặc cũng chưa có phần,  huống  hồ 

phàm phu đầy dẫy triền phược ư? Trong hội Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử 

đã  chứng  Đẳng  Giác  mà  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  vẫn  dạy  ngài  và  Hoa  Tạng  hải 

chúng dùng mười đại nguyện vương hồi hướng Cực Lạc để mong viên mãn 

Phật Quả. Đủ thấy pháp môn Tịnh Độ không căn cơ nào chẳng gồm thâu. Vì 

thế, tôi thường nói:  “Chúng sanh trong chín giới bỏ pháp môn Niệm Phật thì 

 trên  là  không  thể  do  đâu  viên  thành  Phật  đạo;  mười  phương  chư  Phật  bỏ 

 pháp môn Niệm Phật thì dưới là không do đâu độ khắp quần manh”,  chính 

là  vì  nhân duyên  này đấy!  Ví  như người trong thiên  hạ, ai  nấy đều phải ăn 

cơm thì ai nấy cũng đều phải niệm Phật. 

Kính  khuyên  các  vị,  chớ  nên  không  tự  lượng  sức,  vọng  tưởng  làm 

hạng  phi  thường.  Nói  chung  là  phải  chất  phác  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương  thì  mới chẳng cô phụ  đức Như Lai đã  nói pháp  môn tổng trì  “trên 

 thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh,  thành  thỉ  thành  chung”  này,  và 

chẳng  đến  nỗi  uổng  phí  nhân  duyên  thù  thắng  mười  phương  tụ  hội  tại  đạo 

tràng Linh Nham thanh tịnh này. Mong mọi người hãy trân trọng! 

---o0o--- 

 2. Một lá thư gởi khắp 

(lời  lẽ  tuy  vụng  về  chất  phác,  nhưng  nghĩa  vốn  lấy  từ kinh  Phật.  Nếu  chịu 

hành theo, lợi lạc vô cùng. Năm Dân Quốc 21 (1932))  

Pháp môn Tịnh Độ độ khắp ba căn, lợi - độn trọn thâu, chính là đại 

pháp  để  đức  Như  Lai  phổ  độ  hết  thảy  thượng  thánh  hạ  phàm  khiến  cho  họ 

liễu sanh tử  ngay trong  một đời  này. Đối  với pháp  này chẳng tin, chẳng tu, 

chẳng  đáng  buồn  ư?  Pháp  môn  này  lấy  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  làm 

tông84.  Tín  là  tin  thế  giới  chúng  ta  đây  là  khổ,  tin  thế  giới  Cực  Lạc  là  vui. 

Tin  ta  là  nghiệp  lực  phàm  phu,  quyết  định  chẳng  thể  cậy  vào  Tự  Lực  để 

đoạn Hoặc chứng Chân hòng liễu sanh thoát tử. Tin A Di Đà Phật có đại thệ 

nguyện;  nếu  có  chúng  sanh  niệm  danh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  cõi  Phật,  lúc 

người  ấy  mạng  chung,  Phật  ắt  rủ  lòng  từ  tiếp  dẫn  sanh  về  Tây  Phương. 

Nguyện là nguyện mau thoát lìa thế giới khổ sở này, nguyện mau vãng sanh 

thế  giới  Cực  Lạc  kia.  Hạnh  là  chí  thành  khẩn  thiết,  thường  niệm  Nam  Mô 

(âm đọc là Nạp-mạc85) A Di Đà Phật, thời thời khắc khắc chớ để tạm quên. 

Sáng tối đối trước Phật lễ bái, trì tụng, tùy theo bản thân rảnh rỗi hay bận bịu 

mà  lập  một  khóa  trình86.  Ngoài  ra,  [trong  lúc]  đi  -  đứng  -  ngồi  -  nằm  và 

những  chuyện  chẳng  phải  dùng  đến  tâm  thì  đều  khéo  niệm.  Lúc  ngủ  nên 

thầm niệm, chẳng nên niệm ra tiếng. 

Chỉ nên niệm bốn chữ A Di Đà Phật để khỏi bị nhiều chữ khó niệm. Nếu 

áo  mũ  không  chỉnh  tề,  hoặc  đang  lúc  rửa  ráy,  đại  tiểu  tiện,  hoặc  đến  chỗ 

không sạch sẽ đều  nên  niệm thầm. Niệm  thầm  có cùng  một công đức [như 

niệm ra tiếng], niệm ra tiếng không hợp lễ. Bất luận niệm lớn tiếng hay niệm 

nhỏ tiếng, niệm Kim Cang (niệm có tiếng nhưng người bên cạnh không nghe 

được),  niệm  thầm  trong  tâm,  đều  phải  niệm  cho  rõ ràng  rành  rẽ  trong  tâm, 

niệm cho rõ ràng rành rẽ nơi niệm, tai nghe cho rõ ràng rành rẽ. Như thế thì 

tâm chẳng rong ruổi theo bên ngoài, vọng tưởng dần dần dứt, Phật niệm dần 

dần thuần, công đức rất lớn! 

Người niệm Phật phải hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng (tức thầy 

dạy ta và những vị có đạo đức), từ bi không giết (nên ăn chay trường, hoặc 

ăn  chay  kỳ.  Nếu  chưa  dứt  được  ăn  mặn  thì  đừng  đích  thân  giết),  tu  Thập 

Thiện  nghiệp  (tức  là  thân  chẳng  làm  chuyện  sát  sanh,  trộm  cắp,  tà  dâm; 

miệng chẳng nói dối, thêu dệt, nói đôi chiều, nói lời ác; tâm chẳng khởi niệm 

tham dục, nóng giận, ngu si). Lại còn phải cha nhân từ, con hiếu thuận, anh 

nhường, em kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành, tận hết 

bổn  phận của chính  mình. Chẳng cần biết  người khác có trọn  hết bổn  phận 

đối  với  ta  hay  không,  ta  phải  luôn  trọn  hết  phận  ta.  Nếu  có  thể  đối  với  gia 

đình  và  xã  hội  tận  tình,  tận  hết  bổn  phận  thì  gọi  là  thiện  nhân.  Thiện  nhân 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  chắc  chắn  khi  lâm  chung  liền  được  vãng 

sanh bởi tâm hợp với Phật, nên cảm được Phật từ tiếp dẫn. Nếu tuy thường 

niệm Phật, nhưng tâm chẳng nương theo đạo, hoặc đối với cha mẹ, anh em, 

thê  thiếp,  con  cái,  bạn  bè,  xóm  làng  chẳng  thể  tận  hết  bổn  phận  thì  tâm  đã 

trái nghịch Phật, khó thể vãng sanh! Do tự tâm phát sanh chướng ngại, Phật 

cũng không có cách nào rủ lòng từ tiếp dẫn được! 

Lại  phải  nên  khuyên  cha  mẹ,  anh  em,  chị  em,  thê  thiếp,  con  cái,  xóm 

làng, thân hữu đều cùng thường niệm “nam-mô A Di Đà Phật” và “nam-mô 

Quán Thế Âm Bồ Tát” (mỗi ngày nếu niệm một vạn câu Phật hiệu thì niệm 

năm  ngàn  câu  Quán  Âm,  nhiều  hay  ít  chiếu  theo  đây  mà  gia  giảm).  Bởi 

chuyện này lợi ích rất lớn, nỡ nào để người sanh ra ta và quyến thuộc của ta 

cũng  như thân  hữu chẳng được  hưởng  lợi  ích  này  hay sao? Huống chi  hiện 

tại  đang  là  lúc cõi đời  hoạn  nạn  lớn  lao, tai  họa  xảy đến không cách  gì đối 

phó được. Nếu thường niệm Phật và niệm Quán Âm, nhất định được Phật từ 

che chở, gặp chuyện dữ hóa lành. Dẫu không tai  nạn cũng được túc nghiệp 

tiêu,  trí  rạng,  chướng  tận,  phước  tăng.  Huống  chi  khuyên  người  niệm  Phật 

cầu sanh Tây Phương chính là thành tựu cho kẻ phàm phu thành Phật, công 

đức rất lớn. Dùng công đức này hồi hướng vãng sanh, ắt được mãn nguyện. 

Phàm  tụng  kinh,  trì  chú,  lễ  bái,  sám  hối  và  cứu  tai  nạn,  giúp  kẻ  nghèo, 

mọi thứ công đức từ thiện đều phải  hồi  hướng  vãng sanh  Tây Phương, chớ 

nên  cầu  phước  báo  nhân  thiên  trong  đời  sau.  Nếu  có  tâm  ấy  sẽ  chẳng  có 

phần vãng sanh! Hễ sanh tử chưa giải quyết xong, phước càng lớn ắt nghiệp 

càng nặng. Hễ sanh lần nữa, khó khỏi đọa trong ba đường ác địa ngục, ngạ 

quỷ, súc sanh. Nếu muốn lại được thân người, lại được gặp pháp môn Tịnh 

Độ liễu thoát ngay trong một đời, thật khó như lên trời vậy! Phật dạy người 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  là  nhằm  để  con  người  liễu  thoát  sanh  tử 

ngay trong đời này. Nếu cầu phước báo nhân thiên đời sau thì là trái nghịch 

lời Phật dạy, giống như đem một viên bảo châu vô giá trong khắp cõi đời đổi 

lấy một thẻ đường để ăn, chẳng đáng tiếc ư? Người ngu niệm Phật chẳng cầu 

sanh Tây Phương, cầu phước báo nhân thiên đời sau cũng chẳng khác gì! 

Người niệm Phật chẳng được lạm tu con đường tham cứu của nhà Thiền, 

bởi  người  tham cứu chẳng chú  trọng  nơi tín  nguyện cầu sanh;  dẫu có  niệm 

Phật cũng chỉ chú trọng khán câu  “người niệm Phật là ai?”  để cầu khai ngộ 

mà  thôi!  Nếu  sanh  Tây  Phương  thì  không  có  ai  chẳng  khai  ngộ!  Nếu  khai 

ngộ mà Hoặc nghiệp hết sạch thì có thể liễu sanh tử. Nếu Hoặc nghiệp chưa 

hết sẽ chẳng thể cậy vào Tự Lực để liễu sanh tử. Lại do không có tín nguyện 

nên  chẳng  thể  cậy  vào  Phật  Lực  để  liễu  sanh  tử.  Tự  Lực  lẫn  Phật  Lực  đều 

không nhờ cậy được, muốn thoát luân hồi há có được chăng? Phải biết: Pháp 

Thân  Bồ  Tát  lúc  chưa  thành  Phật  còn  đều  phải  cậy  vào  oai  lực  của  Phật, 

huống  chi  nghiệp  lực  phàm  phu  phí  công  bàn  chuyện  Tự  Lực,  chẳng  cậy 

Phật  Lực ư!  Lời  lẽ tuy cao siêu, nhưng  hạnh thật  hèn tệ. Phật  Lực, Tự  Lực 

lớn - nhỏ, nào phải chỉ khác biệt như trời với vực! Nguyện đồng nhân87 đều 

hiểu nghĩa này. 

Người  niệm Phật chớ  nên bắt chước kẻ ngu,  làm  những   “Phật sự”  như 

hoàn thọ sanh88, gởi kho v.v… bởi chuyện “hoàn thọ sanh” chẳng phát xuất 

từ kinh Phật, mà do người đời sau ngụy tạo. Gởi kho là nguyện chết đi làm 

quỷ, chuẩn bị sẵn tiền tiêu dùng trong quỷ đạo. Đã có tâm nguyện làm quỷ 

sẽ  khó  thể  vãng  sanh.  Nếu  chưa  làm  hãy  chớ  có  làm.  Nếu  trót  đã  làm  hãy 

bẩm rõ cùng Phật:  “Đệ tử tên là… chỉ cầu vãng sanh, tiền trước kia gởi kho 

 nơi  cõi  âm,  đều  dùng  chẩn  tế  cô  hồn  hết”   thì  mới  chẳng  gây  chướng  ngại 

cho  việc  vãng  sanh.  Phàm  những  kinh  như  Thọ  Sanh,  Huyết  Bồn,  Thái 

Dương, Thái Âm, Nhãn Quang, Táo Vương, Thai Cốt, Phân Châu, Diệu Sa89 

v.v… đều do  những kẻ  lầm  lạc  ngụy tạo,  chớ  nên  niệm.  Kẻ ngu chẳng biết 

niệm  kinh  Đại  Thừa  (tức  là  các  kinh  A  Di  Đà  Kinh,  Vô  Lượng  Thọ  Kinh, 

Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, Tâm Kinh, Kim Cang, Dược Sư, Pháp Hoa, 

Lăng  Nghiêm,  Hoa  Nghiêm,  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  v.v...)  Tin  vào 

các  thứ  ngụy  kinh  ngụy  tạo  mù  quáng  ấy,  ắt  phải  làm  những  chuyện  hoàn 

thọ sanh, phá địa ngục, phá huyết hồ mới an tâm được! Có người hiểu lý nói 

những kinh ấy  là  ngụy tạo, cũng chẳng chịu  tin. Phải biết:  Làm Phật sự thì 

chỉ có niệm Phật là công đức lớn nhất. Nên dùng tiền làm chuyện hoàn thọ 

sanh,  phá  địa  ngục,  phá  huyết  hồ90  để  thỉnh  vị  Tăng  có  chánh  niệm  niệm 

Phật thì lợi ích lớn lắm. 

Người niệm Phật nên ăn chay trường. Nếu như chưa thể thì nên giữ Lục 

Trai, hoặc Thập Trai (mồng 8, 14, 15, 23, 29, 30 là Lục Trai. Thêm vào ngày 

mồng Một, 18, 24, 28 thì thành Thập Trai. Gặp tháng thiếu thì ăn lên trước 

đó một ngày. Lại còn tháng Giêng, tháng Năm, tháng Chín là ba tháng chay, 

nên ăn chay trường,  làm các công đức).  Từ giảm dần đến  vĩnh  viễn  dứt ăn 

mặn thì  mới  hợp lý.  Tuy chưa dứt được ăn  mặn,  hãy  nên  mua thịt  làm sẵn, 

chớ có sát sanh trong nhà. Do trong nhà thường nguyện cát tường (tốt lành, 

may  mắn),  nếu  hằng  ngày  sát  sanh  thì  nhà  ấy  liền  trở  thành  nơi  giết  chóc. 

Nơi  giết  chóc  chính  là  chỗ  oán  quỷ  tụ  hội,  chẳng  tốt  lành,  [điều  này] quan 

trọng lắm! Do vậy phải kiêng sát sanh trong nhà. 

Người  niệm  Phật  nên  khuyên  cha  mẹ  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương, 

nhưng  muốn  cho  cha  mẹ  lúc  lâm  chung  quyết  định  vãng  sanh  Tây  Phương 

mà không nói sẵn cho quyến thuộc biết về việc trợ niệm lâm chung, và lợi - 

hại của  việc phô trương phù quáng  và khóc lóc sẽ chẳng thể được! Vì  vậy, 

muốn  cho  cha  mẹ  lâm  chung  được  hưởng  sự  lợi  ích  do  quyến  thuộc  trợ 

niệm, chẳng bị mắc hại phá hoại chánh niệm mà lúc thường ngày không nói 

cho họ biết sự lợi ích của việc niệm Phật, khiến cho ai nấy đều thường niệm 

sẽ không thể được! Như thế chẳng những có ích cho cha mẹ mà thật sự còn 

có  ích  cho  những  quyến  thuộc  hiện  đời,  con  cháu  đời  sau.  Lâm  chung  trợ 

niệm bất luận già trẻ đều nên như vậy, xem cuốn Sức Chung Tân Lương91 sẽ 

tự biết (Thượng  Hải Phật  Học Thư Cục, chùa  Báo Quốc ở Tô Châu đều có 

bán cuốn ấy). 

Nữ  nhân  khi  sanh  nở  thường  đau  đớn  chẳng  kham  nổi,  mấy  ngày  chưa 

sanh rất có thể bị mất mạng. Lại có người sanh xong bị băng huyết, đủ mọi 

nỗi nguy hiểm, và con cái mắc chứng kinh phong chậm hay gấp, đủ mọi nỗi 

nguy hiểm. Nếu nhằm lúc sắp sanh, hãy chí thành khẩn thiết niệm ra tiếng rõ 

ràng  “nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát”,  chớ đừng  niệm thầm trong tâm, bởi 

niệm thầm sức nhỏ, nên cảm ứng cũng nhỏ. Lại do lúc ấy dùng sức đẩy đứa 

con ra, nếu thầm niệm thì rất có thể do bế khí mà thành bệnh. Nếu chí thành 

khẩn thiết niệm chắc chắn chẳng bị đau đớn, khó sanh và băng huyết sau khi 

sanh,  con  mắc  các  chứng  kinh  phong  v.v…  Dẫu  cho  khó  sanh  đến  tột bậc, 

người đã sắp chết, hãy nên dạy sản phụ ấy và những người chăm sóc chung 

quanh đều cùng  niệm Quán  Thế  Âm  ra tiếng,  người  nhà dẫu ở phòng khác 

cũng đều có thể niệm, chắc chắn công phu chưa đến một khắc liền được an 

nhiên sanh nở. Ngoại đạo chẳng hiểu lý, chấp chết vào một pháp cung kính, 

chẳng biết căn cứ vào sự để luận lý, đến nỗi những bà cụ niệm Phật coi sanh 

nở là chuyện đáng sợ, dẫu là con gái ruột, con dâu cũng chẳng dám nhìn đến, 

huống chi là dám dạy họ niệm Quán Âm ư? Phải biết Bồ Tát mang tâm cứu 

khổ,  lúc sắp sanh  lõa  lồ, bất tịnh,  là chuyện không thể  nào tránh được, chứ 

không  phải  là  do  cố  ý  luông  tuồng,  chẳng  những  [niệm  Quán  Âm  khi  ấy] 

không  có  tội  lỗi  gì,  mà  lại  còn  gieo  được  đại  thiện  căn  cho  cả  mẹ  lẫn  con. 

Nghĩa  này  đức  Phật  dạy  trong  kinh  Dược  Sư,  chứ  không  phải  là  ý  kiến  ức 

đoán của tôi, chẳng qua tôi chỉ đề xướng mà thôi! (Kinh Dược Sư nói về thệ 

nguyện  công  đức  Phật  Dược  Sư,  cho  nên  dạy  niệm  Phật  Dược  Sư.  Nhưng 

danh hiệu Quán Âm ai nấy đều biết cho nên bất tất phải niệm Phật Dược Sư, 

cứ niệm Quán Âm cũng được). 

Nữ  nhân  từ  mười  hai,  mười  ba  tuổi  cho  đến  bốn  mươi  tám,  bốn  mươi 

chín tuổi đều có kinh nguyệt. Có kẻ nói trong lúc có kinh không được lễ bái, 

trì  tụng.  Lời  ấy  chẳng  thông  tình  lý.  Người  có  kinh  ngắn  ngày  thì  hai  ba 

ngày là hết, có người kéo dài đến năm sáu ngày mới hết. Người tu trì ắt phải 

niệm niệm không gián đoạn, lẽ đâu vì một tật nhỏ trời sanh ấy để rồi bỏ phế 

việc tu trì ư? Nay tôi nói: Trong lúc có kinh, chỉ nên lễ bái ít hơn (nên ít lễ 

bái,  chứ không  phải  là  tuyệt  đối  chẳng  được  làm  lễ),  niệm  Phật,  tụng  kinh 

đều theo như lệ thường. Nên thường thay vải dơ (băng vệ sinh). Nếu tay sờ 

vào  vải  dơ,  hãy  nên  rửa  sạch,  chớ  dùng  tay  đã  chạm  đồ  dơ  để  lật  kinh  và 

thắp hương. Phật pháp pháp nào cũng viên dung, ngoại đạo chỉ chấp vào lý 

ngoài  rìa. Người đời đa phần chỉ tin  lời  ngoại đạo, chẳng biết đến chánh  lý 

trong Phật pháp. Vì thế, khiến cho hết thảy đồng nhân chẳng thể được nhuần 

thấm lợi ích nơi pháp. 

Quán Thế Âm Bồ Tát thệ nguyện rộng sâu, theo tiếng cứu khổ. Nếu gặp 

phải những hoạn nạn như đao binh, nước, lửa, đói kém, sâu rầy, châu chấu, 

ôn dịch, hạn hán, lụt lội, giặc cướp, oan gia, ác thú, rắn độc, ác quỷ, yêu mị, 

bệnh  tật  do  oán  nghiệp,  tiểu  nhân  hãm  hại….  mà  có  thể  phát  tâm  sửa  lỗi 

hướng thiện, tự lợi lợi người, chí thành khẩn thiết niệm Quán Thế Âm, niệm 

niệm không gián đoạn, chắc chắn sẽ được Ngài từ bi che chở, chẳng bị nguy 

hiểm gì. Nếu vẫn giữ tấm lòng chẳng lành, dẫu có xưng niệm, chẳng qua chỉ 

tạm  gieo  căn  lành  cho  vị  lai,  chẳng  được  cảm  ứng  trong  hiện  thời.  Bởi  lẽ 

Phật, Bồ Tát đều là thành tựu thiện niệm cho người, trọn chẳng thành tựu ác 

niệm  cho  người.  Nếu  chẳng  phát  tâm  sửa  lỗi  hướng  thiện,  lầm  lạc  muốn 

niệm  danh  hiệu  Phật,  Bồ  Tát  để  mong  thành  tựu  ác  sự  cho  mình  thì  quyết 

định không được cảm ứng, chớ có dấy lên cái tâm điên đảo ấy! 

Niệm Phật khẩn yếu nhất là giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt 

lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, giữ 

tấm  lòng tốt,  nói  lời tốt  lành, làm chuyện tốt. Có sức làm được thì  tích cực 

làm, chẳng thể làm được thì cũng phải phát thiện tâm ấy, hoặc khuyên người 

có sức  làm,  hoặc thấy  người  khác  làm  bèn phát  tâm  hoan  hỷ,  thốt  lời khen 

ngợi thì cũng là thuộc về công đức nơi tâm và miệng. Nếu chẳng thể tự làm 

được, thấy  người khác  làm bèn sanh  ganh  ghét,  liền thành  ra tâm  hạnh tiểu 

nhân gian ác, chắc chắn bị tổn phước, giảm thọ, chẳng được kết quả tốt lành, 

hãy  nên  thống  thiết  răn  dè.  Chẳng  được  làm  chuyện  giả  dối  để  được  tiếng, 

buôn  danh  chuốc  dự,  tâm  hạnh  ấy  quả  thật  bị  thiên  địa  quỷ  thần  đều  cùng 

ghét. Nếu có thì phải sửa đổi, nếu không thì càng thêm cố gắng. 

Trong đời có kẻ nữ, chẳng hiểu chí lý (lý tột cùng), hoặc chẳng hiếu đối 

với  cha  mẹ  chồng,  lừa  dối,  khinh  miệt  chồng,  nuông  chiều  con  cái  mù 

quáng, ngược đãi tôi tớ, hoặc là mẹ kế ngược đãi con cái đời vợ trước, chẳng 

biết  hiếu  dưỡng  cha  mẹ  chồng,  kính  trọng  chồng,  dạy  con  cái,  rộng  rãi  với 

tôi tớ, nuôi dạy, chăm sóc con cái vợ trước, [chẳng biết những điều ấy] quả 

thật là đạo thánh hiền trong thế gian, mà cũng là pháp vun bồi cái gốc trong 

nhà  Phật.  Đầy  đủ  công  đức  này,  do  tu  tập  Tịnh  nghiệp  chắc  chắn  danh  dự 

ngày  càng  cao,  phước  tăng,  tuổi  thọ  lâu  dài,  lâm  chung  được  Phật  tiếp  dẫn 

lên thẳng chín phẩm sen. Phải biết: Có nhân ắt chắc chắn có quả. Nếu mình 

đã  gieo  cái  nhân  hiếu  kính  từ  ái,  sẽ  tự  hưởng  cái  quả  hiếu  kính  từ  ái.  Vì 

người chính là vì mình, hại người còn tệ hơn tự hại mình. Vì thế phải tận hết 

chức phận của chính mình để mong Phật trời cùng soi xét. 

Trẻ  nhỏ  từ  lúc  có  sự  hiểu  biết,  liền  dạy  cho  chúng  đạo  hiếu,  đễ,  trung, 

tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ, và những sự nhân quả ba đời, luân hồi lục đạo khiến 

cho chúng biết tâm của chính chúng nó trong từng hơi thở đều thông với tâm 

của trời, đất, quỷ thần, Phật, Bồ Tát. Khởi lên một niệm bất chánh, làm một 

chuyện bất chánh đã sớm bị trời, đất, quỷ thần, Phật, Bồ Tát thấy biết tường 

tận,  như  đối  trước  gương  sáng  đều  hiện  ra  hình  bóng  xấu  không  thể  trốn 

tránh  được,  ngõ  hầu  chúng  nó  biết  kiêng  sợ,  gắng  làm  người  lương  thiện. 

Bất  luận  là ai, dẫu  là tôi  tớ, trẻ  nhỏ cũng  chẳng được  phép đánh chửi. Dạy 

chúng  tôn  kính  bậc  tôn  trưởng,  giữ  phận  người  dưới.  Phải  chú  trọng  dạy 

chúng nó kính tiếc giấy có viết chữ, yêu tiếc ngũ cốc, y phục, đồ đạc, thương 

tiếc che chở trùng kiến, cấm ngặt ăn vặt để khỏi bị bệnh. Dạy được như thế 

thì  phần  đông  chắc  chắn  trở  thành  người  hiền  thiện.  Nếu  lúc  nhỏ  để  mặc 

theo thói quen, điều gì cũng chẳng giáo huấn, lớn lên không thành hạng tầm 

thường cũng thành phường trộm cướp. Lúc ấy có hối cũng chẳng có ích gì! 

Cổ nhân nói:  “Dạy vợ từ thuở mới về, dạy con từ tấm bé”,  bởi lẽ do huân tập 

sẽ trở thành bản tánh nên phải cẩn thận ngay từ đầu. Thiên hạ yên hay loạn 

đều bắt nguồn từ đây; chớ nghĩ lão tăng nói chuyện viễn vông, không quan 

hệ, khẩn yếu chi! 

Quang đã  già rồi, tinh thần  ngày càng suy, không có sức trả  lời thư gởi 

đến. Chỉ vì đường bưu điện thuận tiện khiến cho xa gần nghe lầm hư danh, 

thường  gởi  thư  đến  hỏi  mãi.  Nếu  nhất  loạt  chẳng  phúc  đáp  cũng  cảm  thấy 

phụ  lòng  người  hỏi  đến. Nếu  phúc đáp từng thư  một, thật chẳng có đủ  tinh 

thần làm như vậy. Vì thế, cho in bức thư dài này, phàm những gì liên quan 

đến chuyện tu trì và lập thân, xử thế, thờ cha mẹ, dạy con, đều nói đại lược. 

Sau này có ai gởi thư đến, dùng thư này gởi lại. Nếu có một hai chuyện chi 

đặc  biệt  liền  phê  vào  thư  gởi  đến  mấy  chữ để  đôi  bên  thấu  hiểu  tình  nhau, 

không đến nỗi nhọc nhằn quá đáng. Nếu muốn thông hiểu sâu xa kinh giáo, 

xin hãy thỉnh giáo nơi những bậc pháp sư thông hiểu sâu xa dựng cao tràng 

pháp.  Nên  biết  rằng:  Người  thông  hiểu  sâu  xa  kinh  giáo  chưa  chắc  đã  liễu 

sanh tử ngay trong đời này. Nếu muốn liễu sanh tử ngay trong đời này, hãy 

nên chú trọng nơi tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương.   

---o0o--- 

3. Ba điều quan trọng nhất lúc lâm chung  (Lâm chung tam đại yếu) 

Ðiều  bi  thảm  nhất  trong  thế  gian  thật  không  chi  bằng  cái  chết,  nhưng 

khắp  cả  người  đời,  có  ai  may  mắn  thoát  được  nổi?  Vì  vậy,  người  có  tâm 

muốn lợi mình lợi người thì chẳng thể không sớm lo liệu. Thật ra, một chữ 

CHẾT vốn chỉ là giả danh. Do kỳ hạn của quả báo chiêu cảm từ [các nhân] 

đời trước đã tận nên bỏ tấm thân này rồi lại thọ cái thân khác vậy. Kẻ chẳng 

biết Phật pháp thì đúng là không tìm được cách gì, chỉ đành mặc cho nghiệp 

xoay chuyển. Nay đã được nghe pháp môn Tịnh Ðộ phổ độ chúng sanh của 

đức Như Lai thì phải nên tín nguyện niệm Phật, sắp sẵn tư lương vãng sanh, 

hầu  mong thoát được cái  nỗi  khổ  luân  hồi sanh tử giả  huyễn, chứng sự  vui 

chân thật Niết Bàn thường trụ. 

Nếu  ai  có  cha,  mẹ,  anh,  em  và  các  quyến  thuộc  mắc  phải  bệnh  nặng,  bệnh 

tình khó bề thuyên giảm thì nên phát tâm hiếu thuận, từ bi, khuyên họ niệm 

Phật cầu sanh Tây phương  và  trợ  niệm cho họ  để  mong  người  bị bệnh  nhờ 

đó  sau  khi  chết  liền  được  sanh  về  Tịnh  Ðộ.  Sự  lợi  ích  như  thế  kể  sao  cho 

xiết?  Nay  tôi  nêu  lên  ba  điều  trọng  yếu  để  làm  căn  cứ  hòng  thành  tựu  sự 

vãng sanh cho người lâm chung; lời lẽ tuy thô vụng nhưng ý vốn lấy từ kinh 

Phật. Gặp được nhân duyên này đều nên làm theo. Ba điều trọng yếu là:  

* Một là khéo chỉ dạy, an ủi, khiến [người sắp mất] sanh chánh tín. 

*  Hai  là  mọi  người  thay phiên  niệm Phật  để giúp tịnh  niệm  [cho  người 

sắp mất]. 

* Ba là hết sức tránh dời động, khóc lóc, kẻo làm hỏng việc. 

Nếu có thể tuân theo ba pháp này thì quyết định sẽ tiêu trừ được túc 

nghiệp, tăng trưởng Tịnh nhân (cái nhân để vãng sanh Tịnh Độ), được Phật 

tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây  phương.  Một  phen  đã  được  vãng  sanh  thì  sẽ  siêu 

phàm  nhập thánh, liễu sanh thoát tử, dần dần tấn tu ắt sẽ đạt tới  viên thành 

Phật quả  mới  thôi.  Sự  lợi  ích  như vậy  hoàn toàn  nhờ  vào sức trợ  niệm  của 

quyến thuộc. Có thể làm được như thế mới là chân hiếu đối với cha mẹ, mới 

thật là chân đễ92 đối với anh em trai, chị em gái, mới thật là chân từ đối với 

con cái,  mới thật  là chân  nghĩa, chân  huệ  đối  với bằng  hữu  và đối  với  mọi 

người;  dùng  những  điều  ấy  để  vun  bồi  thêm  cái  nhân  Tịnh  Ðộ  của  chính 

mình.  Khơi  gợi  lòng  tin  tưởng  của  những  đồng  nhân,  lâu  ngày  chày  tháng 

nào  có  khó  gì  mà  chẳng  tập  thành  lề  thói  được.  Nay  tôi  sẽ  trình  bày  từng 

điều  một  để  chẳng  đến  nỗi  lâm  chung  có  những  điều  không  thích  đáng, 

không đúng lý vậy. 

---o0o--- 

a. Ðiều thứ nhất là khéo chỉ bày, an ủi, khiến cho [người sắp mất] sanh 

chánh tín:  

Thiết tha khuyên người bịnh buông xuống hết thảy, chỉ nhất tâm niệm Phật. 

Nếu như cần phải giao phó việc gì thì phải mau giao phó. Giao phó xong thì 

chẳng đếm xỉa đến nữa, chỉ nghĩ ta nay theo Phật vãng sanh cõi Phật; tất cả 

sự  giàu  vui,  quyến  thuộc  thế  gian,  các  thứ  trần  cảnh  đều  là  chướng  ngại, 

thậm  chí  khiến  ta  mắc  hại.  Vì  thế,  chẳng  nên  sanh  một  niệm  quyến  luyến, 

vướng  mắc.  Phải  biết:  Một  niệm  chân  tánh  của  chính  mình  vốn  chẳng  có 

chết. Cái chết vừa nói đó chỉ là xả thân này để lại thọ cái thân khác mà thôi. 

Nếu  chẳng  niệm  Phật  thì  sẽ  phải  thuận  theo  nghiệp  lực  thiện,  ác  để  lại  thọ 

sanh trong nẻo lành, đường dữ (Đường lành là trời - người. Đường ác là súc 

sanh, ngạ quỷ, địa ngục. A Tu La vừa gọi là đường lành vừa gọi là đường ác 

vì  họ  tu  nhân  cảm  quả  đều  là  thiện  ác  xen  lẫn).  Nếu  như  trong  lúc  lâm 

chung,  nhất  tâm  niệm  Nam  Mô  A  Di  Ðà  Phật  thì  do  tâm  niệm  Phật  chí 

thành,  ắt  quyết  định  cảm  được  Phật  dấy  lòng  đại  từ  bi,  đích  thân  tiếp  dẫn 

khiến cho ta được vãng sanh. 

Ðừng  nghi  rằng: Ta  là  nghiệp  lực phàm phu,  làm sao chỉ do  niệm  Phật 

trong  một  thời  gian  ngắn  lại  có  thể  thoát  khỏi  sanh  tử,  vãng  sanh  Tây 

phương?  Nên  biết  rằng:  Vì  đức  Phật  đại  từ bi  nên  dẫu  là  kẻ  tội  nhân  Thập 

Ác, Ngũ Nghịch rất nặng, lúc lâm chung tướng địa ngục hiện ra, mà nếu có 

thiện  tri  thức  dạy  cho  niệm  Phật  bèn  hoặc  niệm  mười  tiếng  hoặc  chỉ  một 

tiếng thì cũng được Phật tiếp dẫn, vãng sanh Tây phương. Hạng người ấy chỉ 

niệm mấy câu còn được vãng sanh, há nên cho rằng ta nghiệp lực nặng, niệm 

Phật  ít  ỏi  mà  sanh  lòng  nghi  nữa  ư?  Phải  biết:  Chúng  ta  vốn  có  chân  tánh, 

chân tánh của ta và chân tánh của Phật chẳng hai; chỉ vì ta Hoặc nghiệp còn 

sâu  nặng  nên  chẳng  thọ  dụng  được!  Nay  đã  quy  mạng  nơi  Phật  như  con 

nương về với cha, chính là trở về với quê nhà ta vốn sẵn có, chứ nào có phải 

là điều gì bên ngoài đâu! Hơn nữa, xưa kia, đức Phật đã phát nguyện:  “Nếu 

 có chúng sanh nghe danh hiệu của ta mà chí tâm tin ưa, dẫu chỉ mười niệm 

 mà nếu chẳng được vãng sanh thì chẳng lấy ngôi Chánh Giác”.  Vì thế, hết 

thảy  chúng  sanh  lúc  lâm  chung  phát  tâm  chí  thành  niệm  Phật  cầu  sanh  về 

Tây phương thì không một ai là chẳng được Ngài rủ lòng Từ tiếp dẫn. Ngàn 

vạn phần chẳng được hoài nghi nữa! Hoài nghi chính là tự mình lầm lạc, họa 

ấy chẳng nhỏ. 

Huống  hồ,  lìa  khỏi  thế  giới  khổ  não  này  sanh  về  thế  giới  vui  vẻ  kia  là 

chuyện hết sức sung sướng, cho nên phải sanh tâm hoan hỷ, ngàn vạn phần 

chẳng được sợ chết. Dẫu sợ chết  vẫn chẳng  thể không chết,  lại còn đâm ra 

mất phần vãng sanh Tây phương nữa vì tâm mình trái với tâm Phật vậy! Dẫu 

Phật  sẵn  lòng  đại  từ  bi  cũng  không  làm  thế  nào  được  đối  với  chúng  sanh 

chẳng  nương theo  lời dạy của Phật! Vạn đức  hồng danh của  Phật  A Di Ðà 

giống  như  lò  luyện  lớn  lao;  tội  nghiệp  trong  nhiều  kiếp  của  chúng  ta  như 

một mảnh tuyết trong hư không. Nghiệp lực phàm phu do bởi niệm Phật nên 

nghiệp liền tiêu diệt, giống như mảnh tuyết gần bên lò lửa lớn liền bị tiêu hết 

chẳng còn gì nữa. 

Vả lại, huống chi  nghiệp  lực đã tiêu thì bao nhiêu thiện căn sẽ tự nhiên 

tăng trưởng thù thắng; sao lại còn ngờ chẳng được vãng sanh và Phật chẳng 

đến tiếp dẫn  nữa ư? Ðấy chính  là  những điều chỉ dạy cho  người bệnh. Còn 

như những việc chí thành, tận hiếu mà ta phải nên làm thì cũng chỉ chú trọng 

ở những điểm ấy; chớ  nên thuận theo thói tục  van cầu thần thánh, tìm thầy 

chạy  thuốc.  Mạng  lớn  đã  sắp  hết  thì  làm  sao  quỷ  thần,  thuốc  men  giữ  cho 

người ấy khỏi chết được! Nếu đã  nhọc  lòng  vì  những sự  vô ích  như thế thì 

đối  với  một  sự  niệm  Phật  lòng  thành  khẩn  bị  xen  tạp,  không  cách  gì  cảm 

thông [đức Phật] được! Nhiều kẻ lúc cha mẹ lâm chung chẳng tiếc tiền của, 

mời  nhiều  thầy  thuốc  đến  khám.  Ðấy  là  mua  tiếng  hiếu,  muốn  được  người 

đời khen ta tận hiếu đối với cha mẹ; nào hay trời đất, quỷ thần xét soi tường 

tận  nỗi  lòng.  Vì  vậy,  đối  với  những  sự  tống  táng  cha  mẹ  mà  quá  sức  phô 

trương thì nếu chẳng  mắc thiên tai ắt cũng bị vạ người. Kẻ làm con chỉ nên 

chú trọng những gì thần thức của cha mẹ sẽ đạt được. Lời xưng tụng của thế 

nhân chẳng đáng cho kẻ sáng mắt nhếch mép cười, lẽ đâu lại dốc lòng mong 

mỏi, thật chỉ khiến cho ta phải mắc vào cái lỗi bất hiếu to lớn mà thôi! 

---o0o--- 

b.  Thứ  hai là  mọi  người  thay phiên  niệm Phật  để  giúp  tịnh  niệm [cho 

người chết].   

Trước đó, đã chỉ dạy người bệnh khiến cho kẻ ấy sanh chánh tín; nhưng 

vì người bịnh ấy tâm lực yếu ớt, đừng nói chi hạng người lúc còn khỏe mạnh 

chưa  bao  giờ  niệm  Phật,  chẳng  dễ  gì  niệm  liên  tục  lâu  dài  được,  ngay  cả 

người  chuyên  trọng  niệm  Phật  thì  cũng  hoàn  toàn  nhờ  vào  người  khác  trợ 

niệm thì  mới có thể hữu hiệu. Vì vậy, quyến thuộc trong nhà nên cùng phát 

tâm  hiếu  thuận,  từ  bi,  vì  người  ấy  trợ  niệm  Phật  hiệu.  Nếu  bệnh  tình  còn 

chưa  đến  nỗi  sắp  chết  vào  bất  cứ  lúc  nào  thì  nên  chia  ban  niệm  Phật.  Nên 

chia thành ba ban, mỗi ban hạn định mấy người. Ban đầu tiên niệm Phật ra 

tiếng, ban thứ hai và thứ ba niệm thầm. Niệm một tiếng đồng hồ thì ban thứ 

hai  niệm  tiếp;  ban  thứ  nhất,  ban  thứ ba  niệm  thầm.  Nếu  có  chuyện  nhỏ  thì 

nên lo liệu trong lúc niệm thầm; còn trong lúc trực ban trọn chẳng nên bỏ đi. 

Ban  thứ  hai  niệm  xong,  ban  thứ  ba  niệm  tiếp.  Xong  rồi  lại  trở  lại  từ  đầu. 

Niệm  một  tiếng,  nghỉ  hai  tiếng;  [như  vậy  thì  niệm]  suốt  cả  ngày  đêm  thì 

cũng không mệt nhọc lắm. 

Phải  biết:  Chịu  giúp  người  đạt  được  Tịnh  niệm  vãng  sanh  thì  cũng  sẽ 

được  hưởng  báo  có  người  trợ  niệm.  Chớ  có  nói  là  chỉ  vì  cha  mẹ  nên  mới 

phải  tận  hiếu  như  vậy,  mà  đối  với  người  dưng  cũng  nên  vun  bồi  ruộng 

phước của chính mình, trưởng dưỡng thiện căn của chính mình thì mới đúng 

là cái đạo tự lợi, chứ chẳng phải chỉ vì người khác  mà thôi! Thành tựu một 

người được vãng sanh Tịnh Ðộ chính là thành tựu một chúng sanh làm Phật. 

Công đức như thế há thể nghĩ lường được ư! 

Ba  ban  liên  tục,  tiếng  niệm  Phật  chẳng  ngớt.  Nếu  sức  bệnh  nhân  niệm 

được thì nương theo đó niệm nho nhỏ theo. Chẳng thể niệm nổi thì lắng tai 

nghe kỹ, tâm không có  niệm  gì khác thì tự có thể  tương ứng  với Phật  vậy. 

Tiếng  niệm Phật chẳng  nên quá to; to thì tốn  hơi, khó  niệm  lâu được; cũng 

chẳng thể quá nhỏ khiến cho bệnh nhân chẳng nghe rõ. Chẳng nên niệm quá 

mau, cũng chẳng  nên quá chậm. Quá  mau bệnh  nhân  niệm theo chẳng  nổi, 

dẫu có  nghe cũng chẳng rõ. Quá chậm thì chẳng tiếp  hơi  nổi  nên cũng  khó 

có  ích. Nên  niệm chẳng  lớn tiếng, chẳng  nhỏ tiếng, chẳng  rề  rà, chẳng  gấp 

gáp; từng chữ phân minh, từng câu rành mạch khiến cho từng chữ, từng câu 

lọt tai thấu dạ bịnh nhân; như vậy thì dễ có sức. Về pháp khí dùng cho việc 

niệm  Phật,  chỉ  nên  dùng  dẫn  khánh,  hết  thảy  các  thứ  khác  đều  chẳng  nên 

dùng.  Tiếng  dẫn  khánh  trong  trẻo  khiến  tấm  lòng  người  nghe  thanh  tịnh. 

Tiếng  mõ  trầm  đục  chẳng  thích  hợp  cho  việc  trợ  niệm  khi  lâm  chung.  Lại 

nữa, nên niệm Phật hiệu gồm bốn chữ. Lúc bắt đầu thì niệm vài câu sáu chữ; 

rồi sau đó chuyên niệm bốn chữ A Di Ðà Phật, chẳng niệm Nam Mô. Do ít 

chữ  dễ  niệm  nên  bệnh  nhân  sẽ  niệm  theo  được  hoặc  nhiếp  tâm  lắng  nghe, 

đều đỡ tốn tâm lực. Quyến thuộc trong nhà niệm như vậy mà thỉnh thiện hữu 

ở  ngoài  đến  thì  cũng  niệm  như  vậy.  Dù  nhiều  người  hay  ít  người  đều  phải 

niệm  như thế, chẳng  nên  niệm  một chốc,  lại  ngưng  nghỉ  rồi  lại  niệm  khiến 

cho  bịnh  nhân  niệm  Phật  gián  đoạn.  Nếu  ăn  cơm  thì  nên  ăn  vào  lúc  thay 

phiên, đừng ngớt tiếng niệm. Nếu như lúc bịnh nhân sắp tắt hơi thì cả ba ban 

nên  cùng  niệm  cho  đến  tận  sau  khi  đã  tắt  hơi  hẳn  rồi  mới  lại  chia  ba  ban 

niệm suốt ba tiếng đồng hồ nữa (Trong sách Sức Chung Tân Lương, nguyên 

văn  ở  chỗ  này  ghi   “thời  gian  niệm  càng  nhiều  càng  hay” ,  các  đại  đức  cận 

đại đề xướng tiếp tục niệm tám tiếng đồng hồ đến hai  mươi bốn tiếng đồng 

hồ. Người soạn bản in mới kính cẩn ghi chú). Sau đấy, mới ngưng niệm để 

lo  liệu,  sắp  đặt  mọi  việc.  Trong  lúc  niệm  Phật,  chẳng  để  cho  bè  bạn  đến 

trước  bệnh  nhân  thăm  hỏi,  vỗ  về.  Ðã  có  lòng  đến  thăm  thì  hãy  cùng  đại 

chúng  niệm  Phật  mấy  thời.  Ấy  mới  là  tấm  lòng  yêu  mến  chơn  thật,  có  ích 

cho bịnh nhân. Còn nếu cứ theo thói tục thường tình thì chính là đã xô người 

xuống  biển.  Tình  ấy  tuy  đáng  cảm,  nhưng  [để  xảy  ra]  sự  ấy  thật  đáng  đau 

đớn.  Toàn  là  cậy  vào  người  chủ  chốt  hiểu  rõ  đạo  lý,  bảo  trước  với  người 

[đến thăm] để khỏi tổn thương tình cảm,  lại khỏi  gây  hại cho bệnh  nhân bị 

phân tâm chẳng được vãng sanh vậy. 

---o0o--- 

c. Thứ ba là kiêng dè xáo động, khóc lóc để khỏi làm hỏng đại sự   

Lúc người sắp chết chính là lúc phân biệt giữa thánh, phàm, người, quỷ, 

[tình trạng khác nào] ngàn cân [treo] đầu sợi tóc; hết sức quan trọng, chỉ nên 

dùng Phật hiệu để chỉ dạy thần thức người ấy, trọn chẳng nên tắm rửa, thay 

áo,  hoặc  dời  chỗ  nằm.  [Người  ấy]  nằm  như  thế  nào,  cứ  để  yên  người  đó 

trong  tư  thế  ấy,  chẳng  nên  dời  động  chút  nào.  Cũng  chẳng  nên  đối  trước 

[người ấy] mà lộ vẻ buồng bã, thương xót, hoặc đến nỗi khóc lóc. Vì khi đó 

[người chết] thân chẳng tự chủ được;  hễ lay động  là toàn thân  lẫn chân tay 

đều bị đau đớn như bị cắt, chặt, giằng xé. Hễ đau đớn thì sanh tâm sân hận 

nên tâm niệm Phật bị ngưng dứt. Mang tâm sân hận ra đi, phần nhiều bị đọa 

vào độc loại (những loài vật hung dữ, độc địa như rắn, bò cạp, rết…), đáng 

sợ  hãi  thay.  Nếu  [người  chết]  thấy  [thân  quyến] đau  đớn,  khóc  lóc  thì  tâm 

mến luyến phát sanh nên tâm niệm Phật cũng bị ngừng nghỉ. Vì mang tâm ái 

luyến mà ra đi nên đến nỗi đời đời, kiếp kiếp chẳng được giải thoát. 

Lúc ấy, có lợi  nhất thì không  gì  bằng  nhất tâm  niệm Phật; điều  gây  hại 

nhất không chi bằng  vọng động, khóc than. Nếu  như vọng động, khóc than 

đến nỗi [người chết] sanh lòng sân hận hay mến luyến thì có muốn sanh Tây 

phương, cả vạn trường hợp cũng chẳng được một. 

Thêm  nữa,  người  sắp  chết  hơi  nóng  rút  từ  dưới  lên  trên  là  tướng  siêu 

thăng,  còn  [hơi  nóng]  từ  trên  rút  xuống  dưới  là  tướng  đọa  lạc.  Vì  vậy,  có 

thuyết:  

 Ðảnh thánh, nhãn thiên sanh 

 Nhân tâm, ngạ quỷ phúc  

 Súc sanh tất cái ly,  

 Ðịa ngục cước phản xuất    

Nhưng  nếu cả  nhà chí thành trợ  niệm thì [người chết] ắt tự có thể sanh 

thẳng về Tây phương; chẳng nên thăm dò nhiều lượt khiến cho khi thần thức 

[người chết] chưa rời  [khỏi  xác],  nhân đấy bị đau đớn, tâm sanh phiền đau 

nên chẳng được vãng sanh. Lỗi lầm ấy thật là vô lượng vô biên. Xin các thân 

hữu ai nấy đều khẩn thiết niệm Phật, chẳng cần thăm dò hơi nóng cuối cùng 

bị lạnh đi ở chỗ nào. Làm con nên lưu tâm điều này mới là hiếu thật sự. Nếu 

cứ  thuận  theo  các  tình  cảm  thế  gian  thì  chính  là  xô  người  thân  xuống  biển 

khổ  chẳng  thương  xót,  mong  một  lũ  vô  tri  vô  thức  xúm  lại  khen  ta  đã  tận 

hiếu! Hiếu như vậy thì có khác chi là tình yêu của La Sát Nữ! Kinh dạy: “La 

 Sát  Nữ  ăn  thịt  người,  bảo:  ‘Vì  ta  yêu  ngươi  nên  ăn  thịt  ngươi’.  Kẻ  vô  tri 

hành  hiếu khiến cho  người  thân  mất  vui bị khổ, há chẳng  phải  là  giống  hệt 

cái tình yêu người của La Sát Nữ hay sao? Tôi nói ra lời này, chẳng phải là 

không đếm xỉa đến tình người, chỉ là muốn cho ai nấy đều xét rõ sự thực, ắt 

mong  cho  người  chết  vãng  sanh,  kẻ  sống  được  phước,  để  thỏa  tấm  lòng 

thành sắt son của con hiền, cháu thảo thương yêu người thân, chẳng ngờ lời 

lẽ  dường  như quá khích. Người  thương  yêu cha  mẹ  thật sự ắt sẽ  lượng thứ 

cho. 

Thuyết:   Ðảnh  thánh,  nhãn  sanh  thiên...   là  nói  về  khi  người  đã  tắt  hơi, 

toàn thân đã lạnh, chỉ còn đảnh đầu ấm thì ắt là siêu phàm nhập thánh, liễu 

sanh  thoát  tử.  Nhãn  sanh  thiên  là  nếu  mắt  và  trán  còn  nóng  thì  sanh  trong 

thiên  đạo.  Chỗ  ngực  còn  ấm  thì  sanh  nhân  đạo.  Riêng  bụng  còn  nóng  thì 

sanh trong ngạ quỷ đạo. Riêng đầu gối còn nóng thì sanh trong súc sanh đạo. 

Riêng bàn chân còn nóng thì sanh địa ngục đạo. Ðấy là do hai nghiệp thiện, 

ác  đã  tạo  của  người  ấy  lúc  còn  sống  đến  giờ  đây  cảm  hiện  như  thế,  chứ 

chẳng thể dựa vào thế lực nào để làm giả ra như vậy được. Khi đó, nếu bệnh 

nhân có thể chí thành niệm Phật, lại thêm sức của quyến thuộc và bạn lành 

trợ niệm chắc chắn có thể đới nghiệp vãng sanh, siêu phàm nhập thánh vậy. 

Chẳng cần  phải để  ý thử sờ  xét  nghiệm, đến  nỗi  làm  hỏng  việc. Mong  mỏi 

lắm thay! 

---o0o--- 

4. Sớ trùng tu ao phóng sanh chùa Cực Lạc ở Nam Tầm93 

Kiêng  giết  phóng  sanh  về  mặt  Sự  thì  nông  cạn,  dễ  thấy;  nhưng  về 

mặt Lý lại sâu xa, khó hiểu rõ. Nếu chẳng hiểu rõ Lý, dù có làm chuyện này, 

trong tâm chắc chắn chẳng chí thành, thương xót thiết tha, phước điền lợi ích 

cũng do tâm lượng mà trở thành nhỏ nhoi, nông cạn. Nếu gặp phải kẻ vô tri 

ngăn trở, phỉ báng, [người phóng sanh] sẽ bị kẻ đó xoay chuyển, khiến cho 

một  dạ  thiện  tâm  vì  đó  bị  tiêu  diệt  chẳng  còn.  Do  vậy,  chẳng  ngại  lắm  lời 

giãi bày ý nghĩa, để những loài vật đều được gội từ ân, loài người đều được 

vun bồi nền phước, ngõ hầu khẩn thiết động đến lòng nhân sâu xa, diệt được 

sát  báo  cho  ta  lẫn  người,  cùng  đều  được  về  cõi  thọ,  cùng  vui  tuổi  trời.  Lại 

nguyện  đem  công  đức  này  hồi  hướng  Tây  Phương  để  vĩnh  viễn  thoát  khỏi 

luân  hồi,  vượt  thoát  tam  giới,  làm  đệ  tử  Phật  Di  Đà,  làm  bạn  tốt  trong  hải 

chúng. May ra sẽ được người đọc chú ý vậy! 

Nhất  niệm  tâm  tánh  của  chúng  sanh  sống  trên  đất  hay  dưới  nước,  vốn 

quả  thật  chẳng  hai,  chẳng  khác  gì  với  tam  thế  chư  Phật;  nhưng  vì  sức  ác 

nghiệp  đời  trước  chướng  lấp  nên  diệu  minh  chẳng  thể  hiển  hiện,  trầm  luân 

trong dị loại, đến nỗi sự hay biết hèn kém, ngoại trừ chuyện tìm cái ăn, tránh 

cái chết ra, trọn chẳng biết đến điều chi khác  nữa! Ví  như tấm  gương đồng 

quý báu lớn, trải bao kiếp bị bụi lấp, chẳng những không có mảy may quang 

minh nào, ngay cả chất đồng của gương cũng chẳng thể hiển hiện được, khác 

gì phế  vật (vật  hư nát,  vô  ích)! Chợt  gặp  được  người trí, biết  là  gương  báu 

sẵn  có  đủ  vô  biên  quang  minh  chiếu  trời  soi  đất,  bèn  ngày  ngày  chăm  chú 

giồi  mài.  Thoạt  đầu  bèn  lộ  chút  chất  gương,  dần  dần  tỏa  ra  ánh  sáng.  Mài 

đến cùng cực thì ánh sáng chiếu trời soi đất bèn hiển hiện toàn thể; người vô 

trí mới bèn quý trọng, xem là vật quý báu nhất. 

Phải biết: Ánh sáng ấy gương vốn sẵn tự có, nào phải do mài mà có! 

Tuy  là  tự  sẵn  có,  nhưng  nếu  không  có  duyên  giồi  mài  thì  từ  kiếp  này  sang 

kiếp khác cũng chẳng có ngày tỏa ra quang minh. Tâm tánh của hết thảy trời 

-  người  chúng  sanh  lục  đạo  đều  giống  như  vậy.  Do  Hoặc  nghiệp  từ  vô  thỉ 

đến nay che lấp nên chẳng thể tỏ lộ diệu minh sẵn có, mê trái chân tánh, tạo 

nghiệp  sanh  tử.  Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn  biết  nhất  niệm  tâm  tánh  của  các 

chúng  sanh  bằng  với  chư  Phật;  do  vậy,  đủ  mọi  phương  tiện  tùy  cơ  thuyết 

pháp, khiến cho khắp mọi loài đều tu đạo Giới - Định - Huệ, ngõ hầu đoạn 

Hoặc  chứng  Chân,  khôi  phục  cái  mình  sẵn  có,  trọn  vẹn  phước  -  huệ  để 

chứng Pháp Thân. 

Lại dạy người đời phát tâm từ bi, kiêng  giết, phóng sanh; ấy  là vì ta  và 

hết thảy chúng sanh đều ở trong luân hồi, từ vô thỉ đến nay lần lượt sanh ra 

nhau, xoay vần giết lẫn nhau. Bọn họ cố nhiên là cha mẹ, anh em trai, chị em 

gái, con cái của ta, mà ta cũng là cha mẹ, anh em trai, chị em gái, con cái của 

mỗi  một  người trong bọn  họ. Bọn  họ nhiều phen do ác nghiệp lực  mà sanh 

trong loài người hoặc sanh trong dị loại94, bị ta giết chóc; ta cũng nhiều phen 

do ác nghiệp lực mà sanh trong loài người hoặc sanh trong dị loại, bị họ giết 

chóc.  Trải  bao  kiếp  lâu  xa,  sanh  ra  nhau,  giết  lẫn  nhau,  trọn  không  ngơi 

ngớt! Phàm phu không biết, Như Lai thấy thấu suốt. Hễ không nghĩ thì thôi, 

nếu nghĩ đến ắt khôn ngăn hổ thẹn, thương xót! Nay ta may nhờ phước thiện 

đời trước, sanh trong loài người, cố nhiên nên cởi gỡ mối oán kết, kiêng giết, 

phóng sanh, khiến cho hết thảy  những  loài có sanh  mạng đều được  yên ổn; 

lại vì họ niệm Phật hồi hướng Tịnh Độ, khiến cho họ được độ thoát. Nếu họ 

nghiệp nặng chưa thể vãng sanh ngay, ta bèn nhờ vào công đức từ thiện này, 

quyết cầu lâm chung vãng sanh Tây Phương. Đã vãng sanh ắt sẽ siêu phàm 

nhập thánh, liễu sanh thoát tử, vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, dần dần chứng 

được Phật quả. 

Vả nữa, yêu thương  loài  vật, phóng sanh thì bậc cổ thánh tiên  hiền đều 

làm chuyện này. Vì thế, kinh Thư có đoạn văn chim, thú, cá, ba ba đều được 

sống yên vui95, Văn Vương ân trạch thấm đến xương khô, huống chi loài vật 

có  tri  giác.  Như  Giản  Tử  thả  chim  cưu,  Tử  Sản96  nuôi  cá,  Tùy  Hầu  giúp 

rắn97, Dương Bảo cứu chim sẻ98. Đấy là tâm thánh hiền cùng dùng lòng nhân 

đối đãi với loài vật, dẫu họ không biết đến những nghĩa lý:  “Những loài có 

 tri giác, có cử động đều có Phật tánh, lần lượt thăng lên, đọa xuống, làm kẻ 

 oán người thân lẫn nhau, và tương lai quyết định thành Phật” . Đến khi đại 

giáo truyền sang Đông, thì nhân quả ba đời và lý  “chúng sanh, Phật, tâm, ba 

 thứ bình đẳng không hai”  sáng lòa trong thế gian. Phàm là bậc đại thánh đại 

hiền, không ai chẳng kiêng  giết, phóng sanh,  nhằm  vãn  hồi sát kiếp để  vun 

bồi  quả  phước,  làm  nền  tảng  để  dứt  nạn  binh  đao,  vui  hưởng  tuổi  trời.  Cổ 

nhân nói:  “Dục tri thế thượng đao binh kiếp, tu thính đồ môn bán dạ thanh”  

(tạm  dịch:  “Muốn  biết  đao  binh  trong  cõi  thế,  hãy  nghe  lò  mổ  giữa  đêm 

thanh”).  Lại  nói:   “Muốn  cho  thế  gian  không  còn  nạn  đao  binh  thì  trừ  phi 

 chúng sanh không ăn thịt” . Do vậy, biết rằng: Kiêng giết, phóng sanh chính 

là khuôn mẫu tốt đẹp để nhổ rễ lấp nguồn [tai nạn], cứu đời. 

Vì  thế,  Trí  Giả  đại  sư  đời  Trần  mua  hơn  sáu  mươi  chỗ  ở  Lâm  Hải, 

Giang,  Hỗ,  Khê,  Lương,  cả  hơn  bốn  trăm  dặm  làm  ao  phóng  sanh,  xin  sắc 

chỉ  lập  bia  cấm  ngặt  đánh  cá.  Kẻ  nào  bắt  trộm  làm  càn  sẽ  bị  mắc  vạ.  Đến 

niên hiệu Trinh Quán đời Đường (triều vua Đường Thái Tông) vẫn còn như 

thế. Đến năm Càn Nguyên thứ hai đời Đường Túc Tông (759), vua hạ chiếu 

truyền  các  châu  trong  thiên  hạ  lập  ao  phóng  sanh,  sai  Nhan  Chân  Khanh99 

soạn bài  văn bia  và  viết bằng bút son; trong ấy có câu:  “Đức vua ta lấy cả 

 thiên  hạ  làm  ao,  hết  thảy  [các  loài]  trong  toàn  cõi  đều  nhờ  phước,  nương 

 sức Đà La Ni gia trì, cạn bờ mé  phiền não sanh tử; suy đến  tận ngàn xưa, 

 chưa  hề  phảng  phất  giống  được  như  vậy”.   Năm  Thiên  Hỷ  nguyên  niên 

(1017)  đời  Tống  Chân  Tông,  hạ  chiếu  truyền  thiên  hạ  lập  ao  phóng  sanh, 

Tây  Hồ  ở  Hàng  Châu  cũng  trở  thành  ao  phóng  sanh  của  vua  Tống.  Đời 

Minh,  đại  sư  Liên  Trì  lập  ao  phóng  sanh  ở  hai  nơi  là  Thượng  Phương  và 

Trường  Thọ.  Bài  Giới  Sát  Phóng  Sanh  Văn  của  ngài  lưu  truyền  khắp  thiên 

hạ.  Cho  đến  nay  đã  hơn  ba  trăm  năm,  những  người  thông  hiểu  trong  hàng 

Tăng - tục đều ngưỡng mộ cao phong, từ bi cứu tế loài vật không thể tính kể. 

Nếu như có kẻ nói:  

- Người  quan  quả  cô  độc100,  bần  cùng,  hoạn  nạn,  đâu  đâu  cũng  có,  sao 

không châu cấp, lại gấp rút lo lắng cho loài dị loại chẳng liên quan gì đến ta? 

Đấy chẳng phải là điên đảo nơi chuyện thong thả - gấp rút, nặng - nhẹ đó ư? 

Đáp:  

-  Ông  chưa  biết  nguyên  do  đức  Như  Lai  dạy  người  kiêng  giết,  phóng 

sanh. Tuy người và vật khác nhau, nhưng Phật tánh vốn đồng. Do ác nghiệp 

nên  chúng  bị  trầm  luân  trong  dị  loại,  ta  do  thiện  nghiệp  may  được  thân 

người. Nếu chẳng xót thương, giúp đỡ, cứ mặc tình giết hại, ăn nuốt, thì một 

mai kia nếu phước ta hết rồi, tội của chúng đã trả xong, khó tránh khỏi phải 

đền trả từ đầu, [đem thân  mình] thỏa  miệng bụng của chúng. Phải biết đao 

binh  đại  kiếp  đều  do  sát  nghiệp  đời  trước  cảm  thành.  Nếu  không  có  sát 

nghiệp,  dẫu  thân  gặp  phải  giặc  cướp,  chúng  cũng  sẽ  khởi  lòng  lành,  chẳng 

giết  hại  mình.  Huống  chi  những  tai  nạn  bất  ngờ  như ôn  dịch,  nước,  lửa  thì 

người kiêng giết, phóng sanh rất ít gặp phải. Do vậy, biết rằng: Che chở loài 

vật chính  là tự che chở  mình.  Kiêng  giết sẽ khỏi bị trời  giết, quỷ thần  giết, 

trộm cướp giết, [khỏi bị] oán - thân giết nhau báo thù trong tương lai. Những 

kẻ quan quả cô độc, bần cùng, hoạn nạn cũng nên tùy phần tùy lực châu cấp 

cho  họ,  chứ  nào  phải  người  kiêng  giết  phóng  sanh  hoàn  toàn  chẳng  hành 

những điều công đức ấy! Tuy người quan quả cô độc rất đáng thương, nhưng 

họ chưa đến nỗi lâm vào tử địa, còn loài vật nếu không bỏ tiền chuộc mạng, 

sẽ lập tức phải lên chảo, thớt để thỏa bụng miệng con người! 

Lại có kẻ nói:  

- Loài vật vô tận, phóng sanh được mấy? 

Đáp rằng:  

-  Phải  biết  chuyện  phóng  sanh  thật  ra  nhằm  để  phát  khởi  thiện  tâm  tối 

thắng  “bảo  vệ  sanh  mạng  mọi  loài  vật”  của  mọi  người,  ngõ  hầu  lãnh  hội 

được  ý  nghĩa  của  chữ  “Phóng”  (thả),  trong  tâm  đã  động  lòng  trắc  ẩn,  ắt 

chẳng  nỡ  ăn  nuốt.  Đã  không  có  người  ăn  nuốt  thì  người  đánh  bắt  sẽ  phải 

thôi, khiến cho hết thảy loài vật dưới nước, trên mặt đất, trên hư không đều 

tự  tại  bay,  chạy,  bơi  lội  trong  nơi  sinh  sống  của  chúng.  Như  vậy,  thành  ra 

không phóng sanh  mà  hóa  ra  là phóng sanh  khắp tất cả. Đấy chẳng phải  là 

“cả thiên hạ biến thành một cái ao”  ư? Dẫu không phải ai cũng đều như vậy 

cả, nhưng  một người chẳng nỡ ăn thịt thì vô lượng sanh mạng trên đất liền, 

dưới  nước  khỏi  bị  giết  chóc;  huống  chi  nào  phải  chỉ  có  một  người!  Lại  vì 

hiện  tại,  vị  lai  hết  thảy  đồng  nhân  đoạn  trừ cái  nhân  của  quan  quả  cô  độc, 

hoạn nạn, bần cùng, tạo cái duyên trường thọ, không bệnh, phú quý, an lạc, 

cha  con  đoàn  viên,  vợ  chồng  giai  lão101  cho  họ.  Đấy  chính  là  làm  chuyện 

châu  cấp,  cứu  tế  sẵn  để  đời  đời  kiếp  kiếp  trong  vị  lai  mãi  mãi  chẳng  bị 

những  nỗi  khổ  quan  quả  cô  độc  v.v…  hưởng  thụ  dài  lâu  những  niềm  vui 

sống  lâu,  giàu  sang  v.v…  Đấy  chẳng  phải  là   “toàn  nước  được  hưởng 

 phước”   ư?  Há  có  nên  coi  thường  gác  bỏ?  Ông  hãy  nghĩ  kỹ  đi,  kiêng  giết, 

phóng sanh rốt ráo là khăng khăng vì con người hay là khăng khăng vì loài 

vật, điên đảo nơi chuyện thong thả - gấp rút, nhẹ - nặng vậy? 

Phía  ngoài  chùa  Cực  Lạc  ở  Nam  Tầm  từ  trước  đã  có  ao  phóng  sanh, 

nhưng  do  bờ  vách  chưa  xây  nên  bị  sụp  lở,  lại  thêm  nhiều  năm  chưa  được 

khơi  vét,  bùn  lầy  đầy  ứ.  Thường  có  những  người  lành  phải  ra  sông  phóng 

sanh,  dù  phát  thiện  tâm  nhưng  sanh  vật  khó  được  hưởng  lợi  ích.  Sáng  vừa 

được thả, chiều lại bị bắt, quá nửa là như vậy. Nếu gần sông to thì dĩ nhiên 

nên thả xuống sông, nơi sông nhỏ trọn chớ nên thả xuống. Viên Lâm đại sư 

lòng bất nhẫn, muốn đào sâu ao đó, phía ngoài đắp tường vây bọc bảo vệ để 

có chỗ phóng sanh  mà kẻ bắt cá trộm cũng  không  làm  gì được! Ý ấy cũng 

rất tốt lành, nhưng chưa tiến hành, đến khi Giác Tam đại sư từ Phổ Đà đến 

đó, vừa trông thấy liền hợp  ý, trở về chùa bàn bạc chuyện ấy,  nhưng tôi đã 

buông  xuống  vạn  duyên,  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp  rồi  [nên  không  thể  cáng 

đáng việc ấy]. Thầy Giác Tam kế thừa đầu mối cũ, muốn sự ấy chóng thành, 

nhưng công trình rộng  lớn, sức  một  mình  Sư khó thể thành tựu, tính quyên 

mộ thiện tín toàn trấn cùng giúp cho việc thù thắng, xin tôi viết lời tự (phần 

sau lược đi). 



THƯỢNG HẢI HỘ QUỐC TỨC TAI PHÁP HỘI PHÁP NGỮ 

---o0o--- 

HẾT 







1 . Tổ Ấn Quang quê ở Thiểm Tây. Tỉnh Thiểm Tây thuộc lãnh thổ cũ của đất 

Tần (thời Xuân Thu Chiến Quốc) nên Thiểm Tây còn được gọi là Tây Tần. 

2 . Nguyên văn “thành đồng”: Theo tự điển Từ Hải, từ 13 tuổi trở lên, 17 tuổi 

trở xuống thì gọi là “thành đồng”. 



3 . Trình, Chu, Âu, Hàn là Trình Y Xuyên, Chu Hy, Âu Dương Tu, Hàn Dũ, 

những  nhà  Tống  Nho  cực  lực  bài  xích  đạo  Phật.  Người  bài  bác  đạo  Phật 

nặng nề nhất là họ Trình và họ Chu. 

4 . Hóa duyên: Kêu gọi tín đồ đóng góp cúng dường 

5  .  Nguyên  văn  là  “hoạt  mai”  (chôn  sống),  ý  Tổ  nói  sống  mà  ẩn  dật  như 

người đã chết rồi. Ở đây chúng tôi chỉ dịch gọn là lẩn quất 

6 . Ở vùng Thượng Hải có con sông lớn tên là Hỗ Ðộc giang, nên Tàu hay gọi 

Thượng Hải là đất Hỗ. 

7 . Ở đây Ðại Sư ý muốn dùng câu  “Tương thác tựu thác”  của ông Vô Vi Tử 

(Tống Dương Kiệt), ngụ ý: Khi chưa triệt chứng Phật tánh thì cầu sanh Tịnh 

Ðộ vẫn là lầm lạc, nhưng phải dùng cái lầm lạc đó để tạo cơ hội dứt trừ cái 

lầm lạc trong đường sanh tử. 

8 . Cảo bản: Bản nháp, ở đây Tổ dùng với ý nghĩa lời giảng giải của Ngài thô 

sơ, thiếu sót, không hoàn chỉnh 

9  .  Đây  là  lời  tựa  của  Phật  Giáo  Tịnh  Nghiệp  Xã  được  in  trong  ấn  bản  của 

Hoa Tạng Tịnh Tông Học Hội. Lời tựa này không thấy in trong ấn bản của 

Đài Nam Tịnh Tông Học Hội. 

10 . Hộ Quốc Tức Tai: Bảo vệ đất nước, chấm dứt tai nạn. Thông thường pháp 

hội Hộ Quốc Tức Tai thường bao gồm cầu nguyện cho quốc thái dân an, cầu 

siêu cho những oan hồn uổng tử. Theo truyền thống, thường tụng kinh Nhân 

Vương  Hộ  Quốc,  Pháp  Hoa  và  Kim  Quang  Minh,  kết  thúc  bằng  nghi  thức 

Diệm Khẩu hoặc Vô Già Thủy Lục 

11  .  Ấn  bản  Hoa  Tạng  Tịnh  Tông  Học  Hội  ghi  là  “nhàn  tà,  tồn  thành,  đôn 

 luân, tận phận”, còn bản của Đài Nam Tịnh Tông Học Hội ghi là  “đôn luân, 

 tận  phận,  nhàn  tà,  tồn  thành”.  Chúng  tôi  dịch  theo  bản  của  Đài  Nam  Tịnh 

Tông Học Hội vì đây là cách Tổ thường viết trong Ấn Quang Văn Sao 

12 . Bản Hoa Tạng Tịnh Tông Học Hội ghi là  “tắc nạn tự tiêu, quốc gia diệc 

 khả  dĩ  trường  bảo  hựu  trị  bình”.  Bản  Đài  Nam  Tịnh  Tông  Học  Hội  ghi 

là “tắc tai nạn tự tiêu, nhi quốc diệc thường mông ủng hộ hỹ”  (thì tai nạn tự 

tiêu mà nước cũng thường được ủng hộ). Chúng tôi dịch theo bản Hoa Tạng 

Tịnh Tông Học Hội vì thấy rõ nghĩa hơn 

13  .  Thập  Tín  là  mười  địa  vị  trong  năm  mươi  hai  địa  vị  tu  học  của  Bồ  Tát 

(không kể địa vị Pháp Vân Địa), tức là  mười tâm ban đầu  mà Bồ Tát muốn 

thành  Phật  phải  tu  tập.  Trọng  tâm  của  mười  tâm  này  đặt  tại  Tín,  có  công 

năng thành tựu Tín Hạnh, nên mười địa vị này gọi đầy đủ là Thập Tín Tâm, 

đôi  khi  còn  gọi  tắt  là  Thập  Tâm.  Có  nhiều  cách  giải  thích  Thập  Tín.  Theo 

Hiền Thánh Danh Tự Phẩm của kinh Bồ Tát Anh Lạc Bổn Nghiệp thì Thập 

Tín  là:  Tín  tâm  (nhất tâm  quyết định,  ưa  muốn được thành tựu),  Niệm  tâm 

(thường tu sáu niệm, tức niệm Phật, niệm pháp, niệm tăng, niệm giới, niệm 



thí và niệm thiên), Tinh Tấn tâm, Định tâm, Huệ tâm, Giới tâm (thọ trì luật 

nghi Bồ Tát Giới thanh tịnh, giữ ba nghiệp thanh tịnh, hễ phạm lỗi bèn sám 

hối thề không tái phạm), Hồi Hướng tâm, Hộ Pháp tâm (bảo vệ, ngăn ngừa 

cái tâm, chẳng để nó khởi phiền não), Xả tâm (chẳng tiếc thân mạng, tài sản, 

bỏ  tất  cả  những  gì  đạt  được),  Nguyện  tâm.  Theo  phẩm  Bồ  Tát  Giáo  Hóa 

trong kinh Nhân Vương  Hộ Quốc (bản dịch của  ngài Cưu Ma  La Thập) thì 

Thập Tín là: Tín tâm, Tinh Tấn tâm, Niệm tâm, Huệ tâm, Định tâm, Thí tâm, 

Giới tâm, Hộ tâm, Nguyện tâm, Hồi Hướng tâm. Kinh Phạm Võng lại giảng 

là Xả tâm, Giới tâm, Nhẫn tâm, Tấn tâm, Định tâm, Huệ tâm, Nguyện tâm, 

Hộ  tâm,  Hỷ  tâm,  Đảnh  tâm;  và  gọi  chung  là  Thập  Phát  Thú  Tâm  thuộc  về 

Kiên  Tín Nhẫn.  Kinh  Lăng Nghiêm  giảng  là  Tín  Tâm Trụ, Niệm  Tâm  Trụ, 

Tinh  Tấn  Tâm  Trụ,  Huệ  Tâm  Trụ,  Định  Tâm  Trụ,  Bất  Thoái  Tâm  Trụ,  Hộ 

Pháp Tâm Trụ, Hồi Hướng Tâm Trụ, Giới Tâm Trụ, Nguyện Tâm Trụ và gọi 

chung là Thập Tâm Trụ. Tuy các kinh liệt kê danh tướng hơi sai khác, nhưng 

đại thể mười tâm này gần giống nhau 

14  .  Sơ  Trụ,  gọi  đủ  là  Sơ  Phát  Tâm  Trụ,  tức  địa  vị  đầu  tiên  của  Thập  Trụ 

(thuộc giai đoạn thứ hai sau khi viên mãn Thập Tín), đôi khi còn gọi là Phát 

Ý Trụ. Theo kinh Hoa Nghiêm, Bồ Tát trụ địa vị này là người thiện căn bậc 

thượng  dùng  phương  tiện  chân  thật  phát  khởi  Thập  Tín  Tâm,  phụng  hành 

Tam Bảo, thường trụ trong tám vạn bốn ngàn Bát Nhã Ba La Mật, vâng giữ 

tu tập hết thảy hạnh, hết thảy pháp môn, thường dấy lên tín tâm, chẳng nẩy 

sanh tà kiến,  mười  tội  nặng,  ngũ  nghịch, tám  thứ điên đảo, chẳng sanh  vào 

chỗ  tai  nạn,  thường  gặp  gỡ  Phật  pháp,  học  rộng,  nhiều  trí  huệ,  cầu  nhiều 

phương tiện, trụ  nơi địa vị  Không  Tánh, dùng  Không  Lý Trí Tâm để tu tập 

pháp của chư Phật quá khứ, xuất sanh hết thảy công đức. 



15 . Do thành tựu phàm phu ban đầu nhập đạo nên gọi là “thành thỉ”, đến địa 

vị cuối cùng  là Đẳng Giác  Bồ Tát vẫn phải  nhờ  vào pháp  môn  này để  viên 

thành Phật đạo nên gọi là “thành chung”. 

16  .  Câu  này  bản  Hoa  Tạng  Tịnh  Tông  Học  Hội  ghi  là  “diệc  năng  đắc  học 

 Phật chi lợi ích kỷ hà tai!”  (cũng có được lợi ích nơi học Phật cho mấy đâu!) 

Ý  nói:  Được  lợi  ích  rất  ít  ỏi.  Còn  bản  Đài  Nam  Tịnh  Tông  Học  Hội 

ghi  “diệc vị năng đắc học Phật chi chân lợi ích dã”  (cũng chưa được lợi ích 

chân thật nhờ học Phật), hợp lý hơn. 

17  .  Kiến  Hoặc  gọi  đầy  đủ  là  Kiến  Đạo  Sở  Đoạn  Hoặc  (darśana  mārga 

prahātavyānuśaya).  Còn  gọi  là  Kiến  Phiền  Não,  Kiến  Chướng,  Kiến  Nhất 

Xứ Trụ Địa. Theo Câu Xá Luận, những kiến chấp mê muội đối với lý Tứ Đế 



được  gọi  là  Kiến  Hoặc;  còn  mê  chấp  nơi  hiện  tượng  sự  vật  thì  gọi  là  Tu 

Hoặc.  Theo  đó,  Kiến  Hoặc  gồm  tám  mươi  tám  thứ,  gọi  chung  là  Bát  Thập 

Bát Sử. Về căn bản phiền não thì gồm Ngũ Lợi Sử (Thân Kiến: Chấp trước 

vào thân; Biên Kiến: Chấp chặt một bên có hay không, đúng hay sai, không 

thấy  viên  dung;  Tà  Kiến:  thấy  biết  tà  vạy;  Kiến  Thủ  Kiến:  Chấp  chặt  vào 

kiến  giải  một  chiều,  không  thể  chấp  nhận  những  cách  hiểu  biết  khác;  Giới 

Cấm Kiến: Chấp chặt vào giới điều, giữ những giới xằng bậy) và Ngũ Độn 

Sử  (tham, sân, si,  mạn,  nghi). Mười Sử này  phối  hợp  với  mỗi  Đế trong  Tứ 

Đế  và  mỗi  Giới  trong  Tam  Giới  (Dục  Giới,  Sắc  Giới,  Vô  Sắc  Giới),  tạo 

thành tám mươi tám thứ Hoặc cần phải đoạn. Theo tông Thiên Thai, mê nơi 

lý  của  tam  giới  là  Kiến  Hoặc,  mê  nơi  sự  tướng  gọi  là  Tư  Hoặc  (tức  là  Tu 

Hoặc  của  Câu  Xá  Luận).  Sách  Thiên  Thai  Tứ  Giáo  Nghi  lại  giảng  như 

sau:  “Phiền  não  vốn  không  có  thực  thể,  nhưng  lại  tưởng  những  pháp  hư 

 vọng không hề có thật là thật sự có, nên gọi là Kiến Hoặc. Tham, sân, si… 

 các phiền não là những sự tướng duyên theo Ngũ Trần, Lục Dục, qua sự suy 

 nghĩ mà huyễn giả tồn tại trong tâm, vì thế gọi là Tư Hoặc”  



18 . Trần Sa Hoặc: Những gì thuộc về Trí nhận biết trên  mặt Sự gây chướng 

ngại  Tục Đế khiến cho sự  giáo  hóa của Bồ Tát chẳng được tự tại thì  gọi  là 

Trần Sa  Hoặc. Do chúng  nhiều  vô  lượng  nên kinh  luận thường dùng số cát 

sông Hằng để sánh ví, vì thế gọi là Trần Sa Hoặc. 

19  .  Tam  đức  bí  tạng  (kho  bí  mật  ba  đức),  tức  Giải  Thoát,  Bát  Nhã  và  Pháp 

Thân. 

20 .  Tiếm  phận:  Vượt  phận,  vượt  khỏi  địa  vị  chánh  đáng.  Mật  Tông  coi  liễu 

sanh tử là “thành Phật ngay trong đời này”, chứ chưa phải thật sự là Phật. Do 

chưa  phải  là  Phật  mà  đã  tự  xưng  là  Phật  nên  bị  coi  là  vượt  lạm  thân  phận 

đáng nên giữ. 

21 . Nguyên văn  “tam phúc tư chỉ”  (suy nghĩ ba lần tông chỉ này). 

22 . Bản Đài Nam Tịnh Tông Học Hội ghi là “hạng mục”, còn bản Hoa Tạng 

Tịnh Tông ghi là “mục đích”. 



23  .  Câu  này  bản  Hoa  Tạng  viết  rườm  rà  hơn,  nhiều  chi  tiết  hơn,  nhưng  ý 

nghĩa chung không khác biệt lắm! 





24  .  Đây  là  biến  cố  xảy  ra  vào  năm  1932.  Nguyên  do  bắt  nguồn  từ  chuyện 

ngày Mười  Tám tháng  Giêng  năm  1932,  năm  vị Tăng Nhật  Bản  xô  xát  với 

người Trung Hoa tại Tam Hữu Thực Nghiệp Xã ở vùng núi Mã Ngọc thuộc 

tô  giới Thượng  Hải, khiến cho  một  người  chết,  một  người bị trọng thương. 

Cảnh sát Nhật liền bao vây khu vực, gây ra tình trạng căng thẳng. Đến ngày 

Hai Mươi tháng Giêng, năm mươi Nhật kiều lại phóng hỏa đốt trụi Tam Hữu 

Thực Nghiệp Xã đồng thời đánh chết ba cảnh sát người Hoa. Kiều dân Nhật 

lại yêu cầu hải quân Nhật can thiệp, quân phiệt Nhật liền huy động hải quân, 

lục quân vây kín Thượng Hải. Chính quyền Trung Hoa Dân Quốc bắt buộc 

phải đưa quân đội đến Thượng Hải đối phó. Giao tranh nổ ra khốc liệt giữa 

hai bên  vào đúng  ngày  Hai Mươi Tám tháng Giêng ấy. Cuộc chiến kéo dài 

mãi  đến  ngày  Ba  tháng  Ba  năm  1932,  quân  Nhật  chiếm  thế  thượng  phong 

với quân số áp đảo là bảy vạn quân, trong khi Trung Hoa Dân Quốc chỉ có 

năm  vạn  quân.  Đến  ngày  Năm  tháng  Năm,  qua  sự  môi  giới  của  Anh,  Mỹ, 

Pháp, Ý, hiệp định đình chiến Tùng Hỗ được ký kết giữa đôi bên, Trung Hoa 

phải chấp nhận nhiều điều kiện thiệt thòi. Tổn thất rất lớn, 1.97 vạn căn nhà 

bị phá hủy, số thương vong không thể đếm xiết 

25 . Bẩm thọ: Được nhận lãnh, được tiêm nhiễm từ khi chưa sanh ra 

26 . Ý nói: không thấy rõ ràng 

27  .  Ý  nói:  Mẹ  con  có  mối  giao  cảm  tự  nhiên.  Như  khi  con  đau  hay  gặp  tai 

nạn, lòng mẹ sẽ khoắc khoải, lo âu. 

28  .  Gia  tư  cự  vạn:  Tài  sản  hết  sức  giàu  có,  như  người  Việt  ta  thường  nói 

là  “tiền muôn bạc vạn”.  

29 . Thanh Lương Sơn Chí: Sách ghi chép về sự tích núi Ngũ Đài. Do núi Ngũ 

Đài  băng  đọng  ngàn  năm,  mùa  Hạ  vẫn  có  thể  có  tuyết  rơi,  không  bao  giờ 

nóng nực, nên được gọi là Thanh Lương Sơn. 

30 . Chiêu Đề (catur-diśa): Còn được phiên là Chiêu Đấu Đề Xá, dịch nghĩa là 

Tứ  Phương,  hoặc  Tứ  Phương  Tăng,  Tứ  Phương  Tăng  Phòng,  có  nghĩa  là 

chúng tăng  từ bốn phương đều có thể  nghỉ lại  nhà khách của chùa. Về sau, 

chữ này dùng để chỉ tài sản chung của Tăng chúng, mọi người đều có quyền 

sử dụng. 

31 . Lý Học là học thuyết giải thích Nho giáo theo quan điểm của Trình Di và 

Chu  Hy.  Học thuyết  này cho  Lý là  nguyên khởi của  vũ trụ (do nhìn từ góc 

độ  khác  nhau  mà  có  danh  xưng  khác  nhau  như  Trời,  Thượng  Đế,  Đạo 

v.v…), Lý là bản tánh trời sanh của từng cá nhân. Do lòng ham muốn riêng 

tư mà con người quên mất Lý này. Vì thế, phải trừ khử dục vọng, trở về với 

Lý  gọi  đó  là “thiên  nhân  hợp  nhất”  (trời  -  người  hợp  nhất).  Lý  biểu  hiện 

dưới  dạng  vật  chất  hữu  hình  thì  gọi  là  Khí.  Như  vậy,  Lý  của  họ  chỉ  là  vay 

mượn  khái  niệm  Phật  Tánh,  Như  Lai  Tánh,  Pháp  Thân  của  Phật  giáo  mà 



thôi! Hoặc nói cách khác, Lý - Khí của họ chỉ là cách gọi tên khác của chữ 

Thể và Dụng trong Phật giáo. 

32 . Trong Lý Học,  “lương năng”  là thuật ngữ chỉ tác dụng và biểu hiện của 

Khí. 

33  .  Nguyên  văn  là  “tập  dịch  thành  cừu”  (góp  những  miếng  da  ở  dưới  nách 

con cáo may thành áo cừu). 

34 . Hồng Dương: Loạn Thái Bình Thiên Quốc do Hồng Tú Tài và Dương Tú 

Thanh lãnh đạo, nên còn gọi là loạn Hồng Dương. 

35 . Nguyên văn  “Càn vi đại phụ, Khôn vi đại mẫu”.  

36  .  Thiên  chân  có  nghĩa  là  chân  lý  tự  nhiên  sẵn  có  không  cần  phải  tạo  tác. 

Sách Chỉ Quán Phụ Hành Truyền Hoằng Quyết, quyển 1, giảng:  “Lý không 

 phải tạo tác thì gọi là thiên chân”. Như vậy, “thiên chân Phật” chính là Phật 

sẵn có trong chân tâm, tức Pháp Thân. 

37 . Tông yếu: Điều quan trọng mấu chốt trong giáo pháp của các tông. Sách 

Pháp Hoa Kinh Huyền Nghĩa quyển 1 giảng:  “Tông yếu nghĩa là trọng yếu, 

 tức  là  nhân  quả  của  chính  đức  Phật  đã  hành  thì  gọi  là  Tông.  Thế  nào  là 

 Yếu? Vô lượng các điều thiện, hễ nói Nhân thì đều bao gồm hết. Vô lượng sự 

 chứng đắc, hễ nói là Quả thì đều bao gồm hết. Như giở cái lưới lên, không 

 mắt  lưới  nào  chẳng  động.  Nắm  một  góc  áo,  không  sợi  vải  nào  chẳng  dính 

 theo, nên gọi là Tông Yếu”.  



38  .  Năng:  Đối  tượng  chủ  thể,  Sở:  đối  tượng  thụ  động.  Chẳng  hạn,  chúng  ta 

đọc sách thì nhãn thức và ý thức là Năng, cuốn sách được đọc là Sở. Tịch và 

Chiếu  là  hai  mặt  của  chân  tâm,  chân  tâm  thường  hằng  bất  biến,  không  bị 

ngoại  duyên  nhiễm  ô,  không  bị  mất  đi  dù  chúng  sanh  luân  hồi  bao  nhiêu 

kiếp nên gọi là Tịch (vắng lặng). Công dụng chiếu soi (tức nhận hiểu sự vật 

vạn pháp) của Tâm được gọi là Chiếu. 

39 . Theo Duy Thức Học, tác dụng của sáu thức dưới ảnh hưởng của mê hoặc, 

vô minh thì gọi là Tình, hoặc đôi khi còn gọi là Tình Thức hoặc Tình Tưởng. 

Chữ này thường được dùng để chỉ mọi ý niệm phân biệt, chấp trước đối với 

sự nhận thức của sáu căn 

40 . Đốn siêu địa vị: Vượt nhanh qua các địa vị, không cần phải tu chứng từ từ 

theo  từng  bậc.  Như  ngài  Quán  Thế  Âm  nghe  đức  Thế  Tịnh  Quang  Vương 

Phật  nói  chú  Đại  Bi  bèn  vượt thẳng  từ  Sơ  Địa  lên  Thập  Địa  thì  gọi  là  đốn 

siêu địa vị. 

41 . Phần Đoạn Sanh Tử (còn gọi là Phần Đoạn Tử, hoặc Hữu Vi Sanh Tử) là 

sanh tử trong tam giới. Gọi là “phần đoạn” (có giai đoạn, có thời gian) vì do 



quả  báo  sai  khác  mà  có  hình  dáng,  thọ  lượng  nhất  định.  Như  vậy  “xuất  ly 

phần đoạn sanh tử” có nghĩa là thoát khỏi tam giới. 



42  .  Ngũ  Tổ  là  tên  núi,  đồng  thời  là  tên  chùa.  Sư  Giới  thiền  sư,  người  thời 

Tống, thuộc tông Vân Môn, nối pháp của ngài Song Tuyền Sư Khoan, trụ trì 

chùa Ngũ Tổ núi Ngũ Tổ tại Tô Châu, nên thường gọi là Ngũ Tổ Giới, chấn 

hưng tông phong mạnh mẽ. Theo Tây Quy Trực Chỉ, quyển ba: “Thanh Thảo 

 Đường thiền sư khá có giới hạnh, tuổi ngoài chín mươi, thường được nhà họ 

 Tăng  cúng  dường  hậu  hĩ,  bèn  hứa  thác  sanh  vào  nhà  ấy  làm  con.  Sau  họ 

 Tăng sinh được một người con, cho người đến tìm Thảo Đường thì sư đã tọa 

 hóa” .  Theo  Viên  Anh  pháp  sư,  Thảo  Đường  Thanh  là  người  đời  Tống,  là 

bậc  tông  tượng  trong  nhà  Thiền,  tuổi  già,  thấy  vị  tể  tướng  đã  cáo  lão  hồi 

hương hết sức vinh diệu, chợt khởi tâm niệm hâm mộ, bèn thác sanh vào nhà 

ấy. Về sau, trở thành tể tướng Tăng Lỗ Công. Do một tâm niệm tham luyến 

mà công hạnh tu Thiền cả đời bị vứt bỏ! 

43  .  Gọi  là  bực  thượng  vì  thân  sau  còn  chưa  lâm  vào  hoàn  cảnh  tệ  hại  lắm. 

Trong  Ấn Quang Văn Sao, có thuật chuyện  vị Tăng ở  núi Nhạn Đãng thân 

sau trở thành Tần Cối, vị Tăng trở thành con gái ông Châu Phòng Ngự. Có 

nhiều trường hợp còn đọa vào ác đạo nữa! 

44  .  Tăng  thượng  mạn  (abhimāna):  Đối  với  giáo  lý  hoặc  cảnh  giới,  địa  vị  tu 

hành  chưa  hề  có  chứng  ngộ  mà  đã  khởi  tâm  kiêu  hãnh,  ngạo  nghễ.  Do  coi 

mình cao hơn  người khác nên  gọi  là tăng thượng, tự đề cao  mình  quá phận 

nên gọi là tăng thượng. 

45 . Điện Thí là vào cung vua dự thi dưới sự chứng kiến của vua. Theo thể lệ 

thời Minh – Thanh, thi cử  gồm ba  giai đoạn:  Hương  Thí,  Hội Thí,  và Điện 

Thí.  Do  thi  trong  cung  vua  (thường  là  điện  Thái  Hòa)  nên  gọi  là  Điện  Thí 

(hoặc  Đình  Thí),  người  Việt  thường  gọi  là  thi  Đình.  Trong  khoa  thi  này, 

người đậu đầu gọi là Trạng Nguyên, người thứ hai gọi là Bảng Nhãn, người 

thứ ba là Thám Hoa. Ông Trương không dự vào ba hạng này, chỉ đỗ Tiến Sĩ, 

được  vua  xướng  danh  các  tiến  sĩ  tân  khoa  nên  Tổ  nói  ông  đậu  Truyền  Lô. 

Truyền Lô gọi đủ là  “kim điện truyền lô”  (xướng danh trong điện vàng), tức 

là hai ngày sau khi yết bảng ghi danh các sĩ tử thi đậu, các vị tân khoa tiến sĩ 

sẽ  được  triệu  tập  vào  điện  Thái  Hòa,  được  nội  quan  xướng  danh  đến  trước 

mặt vua lạy tạ và được vua ban thưởng ngự tửu, đãi yến. 

46  .  Hồi  tộc  là  sắc  dân  thiểu  số  của  Trung  Hoa,  sống  chủ  yếu  tại  các  tỉnh 

Thanh Hải, Cam Túc, Hà Nam, Hà Bắc. Thật ra họ gồm nhiều sắc dân khác 

biệt  có  nguồn  gốc  từ  Trung  Á,  Tây  Á,  chủ  yếu  là  gốc  Ả  Rập,  di  cư  đến 



Trung Hoa. Do họ theo đạo Hồi nên người Hán thường gọi chung họ là Hồi 

tộc, hoặc Hồi Hồi. 

47 . Theo sách Quần Ngọc Chú, Tỉnh Lang đến vãn cảnh chùa Nam Huệ Lâm, 

nằm chơi, chợt  ngủ thiếp đi, thấy  hồn  mình đến  được  Bồng  Lai. Nơi đó có 

một  vị  Tăng  đang  tụng  kinh,  trước  mặt  có  một  nén  nhang  đang  cháy.  Hỏi 

đến  nguyên  do,  vị  Tăng  cho  biết  cây  nhang  ấy  do  một  người  đàn-việt  thắp 

lên để khấn nguyện, cầu phúc, nhang chưa cháy hết mà người thắp nhang đã 

chuyển kiếp ba  lần.  Lần  thứ  nhất  làm Đường  Huyền  Tông,  lần thứ  hai  làm 

Đường Hiến Tông, lần thứ ba chính là Tỉnh Lang. Do đó, về sau từ ngữ “tam 

 sinh hương hỏa”  thường dùng để chỉ lời nguyền có hiệu lực đến ba đời. 

48  .  “Đoạn  trường”:  Ý  nói  vô  cùng  đau  xót,  như  đứt  từng  khúc  ruột.  Theo 

điển tích cổ, vua Sở đi săn thấy bắn chết vượn con, vượn mẹ trông thấy ôm 

con kêu khóc rồi chết, mổ bụng ra xem thấy ruột nó đứt thành từng khúc. Do 

đó cổ văn thường dùng chữ “đoạn trường” để diễn tả nỗi đau xót. 



49 . Đã viên mãn mười Tín tâm thì gọi là Thập Tín hậu tâm, tức là đã chuẩn bị 

tiến vào địa vị Sơ Trụ. 

50  .  Hương  kính:  Tiền  cúng  dường  khi  cầu  quy  y  thọ  giới.  Gọi  là  “hương 

kính”  với  ngụ  ý  cúng  cho  vị  thầy  chút  tiền  để  thầy  có  tiền  mua  nhang  đèn 

cúng Phật. 

51 .  Đường  -  Ngu  là  thời  Nghiêu  -  Thuấn.  Vua  Nghiêu  họ  là  Y  (hay  Y  Kỳ), 

tên  là Phóng  Huân,  xưng  hiệu  là Đào Đường  Thị, sử thường  gọi tắt Đường 

Nghiêu. Vua Thuấn họ Ngu, tên Trọng Hoa, xưng hiệu là Ngu Thị, sử gọi là 

Ngu  Thuấn.  Đây  là  thời  thạnh  trị  Tam  Hoàng  Ngũ  Đế  theo  truyền  thuyết 

Trung Hoa. 

52 . Tam Đại là ba đời vua thánh theo truyền thuyết Trung Hoa: vua Nghiêu, 

vua Thuấn, vua Đại Vũ. 

53 . Thập Cửu Lộ Quân là một cánh quân của quân đội Trung Hoa Dân Quốc, 

tương đương với cấp quân đoàn. Tiền thân mang tên Việt Quân Đệ Nhất Sư 

(sư  đoàn  thứ  nhất  của  tỉnh  Quảng  Đông),  năm  1926  đổi  tên  là  Quốc  Dân 

Cách  Mạng  Quân  Đệ  Tứ  Quân  (quân  đoàn  thứ tư của  quân  đội  cách  mạng 

Trung  Hoa  Dân  Quốc).  Khi  quân  đội  Trung  Hoa  Dân  Quốc  tiến  hành  Bắc 

Phạt (dẹp tan các tướng lãnh quân phiệt xưng hùng ở miền Bắc Trung Hoa), 

Đệ Tứ Quân  lập rất  nhiều chiến tích. Năm 1930, do quân số ngày càng  lớn 

mạnh,  nhất  là  sư  đoàn  thứ  mười  một  của  Đệ  Tứ  Quân  đã  giúp  cho  Tưởng 

Giới Thạch đánh thắng được Phùng Ngọc Tường và Diêm Tích Sơn nên đã 



được đổi tên thành Thập Cửu Lộ Quân, do đích thân Tưởng Giới Thạch chỉ 

huy. 

54 . Khắc kỷ: Nghiêm khắc  với bản thân, không cho phép bản thân mình dễ 

dãi với bất cứ tập quán ươn hèn, sai trái nào. 



55 . Nguyên văn:  “Tứ Xuyên hương quý tiện?”  Câu này có thể hiểu hai nghĩa: 

“Ngài  Đạo  Hương  ở  Tứ Xuyên  được  quý  trọng  hay  bị  coi  thường?”  Nghĩa 

thứ hai là “nhang ở Tứ Xuyên mắc hay rẻ?” Người nghe hiểu theo nghĩa thứ 

hai nên nói “rất rẻ”. 

56 . Câu này bị gạt bỏ trong ấn bản của Đài Nam Tịnh Tông Học Hội , nhưng 

theo ngu ý, nó rất quan trọng nên chúng tôi mạo muội giữ lại 

57 . Đoạn này không thấy có trong ấn bản của Đài Nam Tịnh Tông Học Hội, 

chúng tôi vẫn giữ nguyên vì thấy những điều Tổ khai thị trong đoạn này rất 

quan trọng. 

58  .  Nguyên  văn  là  “kiến  đắc  tư  nghĩa”.  Chúng  tôi  dịch  theo  cách  diễn  giải 

của Tứ Thư Bạch Thoại Giải. Khổng Tử còn nói thêm: “Q uân tử ái tài, thủ 

 chi hữu đạo”  (quân  tử [tuy] chuộng của cải,  nhưng  lấy [của cải phải] đúng 

với đạo nghĩa). 

59  .  Trường  nghĩa  học:  Trường  miễn  phí  mở  ra  để  dạy  dỗ  con  cái  người 

nghèo, hoặc côi cút. 

60 . Nguyên văn:  “tinh ư Kỳ Hoàng”.  Kỳ là Kỳ Bá, Hoàng là Hoàng Đế. Kỳ 

Bá  là  một  y  sư trứ  danh  theo  truyền  thuyết,  ông  rất  tinh  thông  y  thuật  nên 

được  Hoàng Đế thờ  làm thầy.  Hoàng Đế chính  là  một trong ba  vị  thánh đế 

vương  thời  cổ  (Tam  Hoàng  là  Phục  Hy,  Thần  Nông  và  Hoàng  Đế).  Hoàng 

Đế  cũng  tinh  thông  y  thuật.  Thần  Nông  được  coi  là  tổ  nghề  thuốc,  còn  Kỳ 

Bá được coi là tổ nghề y. Tác phẩm căn bản của y học cổ truyền Trung Hoa 

là bộ Hoàng Đế Nội Kinh ghi chép những đối đáp về y lý giữa Hoàng Đế và 

Kỳ  Bá. Ngoài  ra, theo thư tịch cổ Trung  Hoa,  những  lời dạy khác  về  y học 

của  họ  còn  được  chép  trong  những  bộ  sách  nay  đã  thất  truyền  như  Kỳ  Bá 

Hoàng  Đế  Án  Ma,  Kỳ  Bá  Kinh,  Kỳ  Bá  Cứu  Kinh,  Kỳ  Bá  Châm  Kinh, 

Hoàng Đế Kỳ Bá Luận, Kỳ Bá Ngũ Tạng Luận v.v… 



61  .  Ở  Trung  Hoa  có  hai  chùa  mang  tên  Linh  Nham,  một  ở  huyện  Trường 

Thanh  tỉnh  Sơn  Đông,  còn  một  là  ở  tại  Ngô  Huyện,  Tô  Châu.  Chùa  Linh 

Nham nói ở đây gọi tên đầy đủ là Linh Nham Sơn Tự, thuộc Tô Châu. Khởi 

đầu từ Tư Không Lục Ngoạn biến nhà riêng thành chùa, nhưng rất nhỏ. Đến 



niên hiệu Thiên Giám (502-519) thời Lương Vũ Đế, chùa mới được mở rộng 

và  mang tên  là Tú Phong  Tự.  Theo kinh  Đại  Ai (ngài  Trúc  Pháp  Hộ  dịch), 

đây  chính  là  đạo  tràng  ứng  hóa  của  Trí  Tích  Bồ  Tát.  Vào  thời  Thiên  Bảo 

(742-755)  đời  Đường  Huyền  Tông,  tổ  trung  hưng  tông  Thiên  Thai  là  ngài 

Đạo Tuân từng tu Pháp Hoa tam-muội tại chùa này. Đầu đời Tống, chùa trở 

thành  viện  học  giới  luật  của  Luật  Tông.  Vào  thời  Nguyên  Phong  (1078-

1085), chùa trở thành thiền viện. Chùa bị cháy rụi chỉ còn lại một cái tháp đá 

vào  năm  Vạn  Lịch  18  (1600) đời  Minh  Thần  Tông.  Sau  khi  được  trùng  tu, 

chùa  lại bị  loạn  quân  Thái  Bình  Thiên Quốc đốt phá  một  lần  nữa. Mãi đến 

năm Tuyên Thống thứ ba (1911), hòa thượng Chân Đạt trùng tu. Kể từ năm 

1931 trở đi, tuy không làm trụ trì, nhưng dưới ảnh hưởng của tổ Ấn Quang, 

chùa  trở  thành  đạo  tràng  Tịnh  Độ  nổi  tiếng  nhất  cả  Trung  Hoa.  Năm  Dân 

Quốc 29 (1940), tổ Ấn Quang cũng thị tịch tại chùa này. Hiện chùa còn tháp 

thờ ngũ sắc xá-lợi của Tổ Ấn Quang và Ấn Công Kỷ Niệm Đường. 

62 . Thái Bá và Trọng Ung là người con lớn của Thái Vương. Theo sách Hoài 

Nam  Tử,  vì  muốn  nhường  ngôi  cho  cha  của  Văn  Vương  là  Quý  Lịch,  hai 

người này liền giả vờ đi hái thuốc rồi trốn xuống miền Nam sông Dương Tử, 

lập  ra  nước  Ngô.  Nước  Ngô  bị  Câu  Tiễn  nước  Việt  thôn  tính  và  diệt  vong 

dưới thời Phù Sai. 

63 . Sau khi Câu Tiễn bị Phù Sai đánh bại nhằm trả thù mối nhục giết cha là 

Hạp Lư, theo mưu kế của Phạm Lãi, Câu Tiễn đã dâng mỹ nhân Tây Thi cho 

Phù  Sai.  Phù  Sai  bèn  xây  cung  Quán  Oa  cho  nàng  Tây  Thi  ở.  Cô  Tô  Đài 

cũng thuộc quần thể cung điện này. Khi Câu Tiễn phục quốc, đánh bại Phù 

Sai,  diệt  nước  Ngô  đã  cho  phóng  hỏa  đốt  trụi  cung  Quán  Oa.  Chùa  Linh 

Nham được xây ngay trên nền cũ cung Quán Oa. 

64 . Tư  Không  là  một chức quan được  lập ra từ thời  Tây Châu,  là  một  trong 

ngũ  quan  (Tư  Mã,  Tư  Khấu,  Tư  Sĩ,  Tư  Đồ).  Chức  quan  này  chuyên  trông 

nom  về  việc  thủy  lợi,  xây  dựng.  Từ  sau  thời  Hán  trở  đi,  chức  quan  này 

không còn tồn tại, mà được thay thế bằng danh từ Công bộ thượng thư. 

65 . Trí Tích Bồ Tát nói ở đây là một vị cao tăng Ấn Độ. Theo Linh Nham Ký 

Lược, Sư từ Ấn Độ sang Trung Hoa vào cuối đời Tấn, trùng hưng chùa Linh 

Nham tại Tô Châu, rất nổi tiếng về tài đức. Theo truyền thuyết có một bà lão 

nghèo  không  có  gì  cúng  dường,  đem  một  miếng  sơn  dâng  cho  Sư,  Sư  vẫn 

vui  vẻ  nhận  lấy,  nhờ  đó  bà  được  khai  ngộ.  Do  vậy,  sau  này  vào  ngày  sinh 

nhật Sư, chùa vẫn cử hành lễ kỷ niệm, gọi là Giác Tất Hội. Cũng theo truyện 

ký của chùa, đại sư nhiều lần thị hiện hóa độ Tăng - Tục rất đông. 





66 . Hành cung: Cung điện dành cho vua ở tại các địa phương. 



67 . Pháp sư Giới Trần (1878-1948) là người xứ Hán Xuyên, tỉnh Hồ Bắc, họ 

Khưu,  tự  là  Địch  Ngô,  xuất  gia  năm  mười  chín  tuổi,  chuyên  tu  khổ  hạnh, 

sống  trong  núi  Chung  Nam,  toàn  tâm  toàn  ý  tu  Thiền.  Sau  Sư  chuyên  tu 

niệm  Phật. Dưới thời Quang  Tự, Sư vào  núi  Kê Túc ở Vân Nam chuyên tu 

pháp  Ban Châu Niệm Phật. Năm  Dân Quốc thứ ba (1914), Sư đến  mở  Hoa 

Nghiêm  Đại  Học  tại  Hàng  Châu.  Về  sau,  Sư  bế  quan  tại  chùa  Phật  Thản  ở 

Thường  Thục, ngầm  tu Tịnh  nghiệp. Năm  Dân Quốc thứ chín  (1920), cùng 

với các vị Liễu Trần, Từ Châu v.v… lập Hoa Nghiêm Đại Học tại chùa Cửu 

Liên  ở  Hán  Khẩu.  Sư  từng  đảm  nhiệm  Trụ  Trì  chùa  Linh  Nham  một  thời 

gian.  Sư  thị  tịch  vào  năm  Dân  Quốc  37  (1948)  tại  chùa  Cùng  Trúc  ở  Côn 

Minh, thọ 71 tuổi, pháp lạp 53 năm. Trước tác gồm Hoa Nghiêm Nhất Trích, 

Hoa  Nghiêm  Thất  Xứ  Cửu  Hội  Đồ,  Liên  Xã  Minh  Huấn,  Tịnh  Tông  Yếu 

Ngữ v.v… 



68 .  Tức  là  không  làm  các  pháp  sự  cầu  an,  cầu  siêu,  giải  hạn,  đảo  bệnh,  cầu 

phước, cúng sao, chúc thọ v.v… như các đạo tràng khác. 

69 . Nguyên văn  “chỉ luận thứ số, bất luận đại số” : Quan tâm đến thứ tự (tức 

tuổi tác,  mức độ tu chứng, trì  giới), chứ không quan tâm đến thế  hệ truyền 

thừa.  Tức  là  Tăng  chúng  trong  chùa  được  xếp  bậc  theo  người  tu  hành  lâu 

năm,  giới  hạnh tinh  nghiêm, chứ không  vì người ấy thuộc thế  hệ trước hay 

sau mà coi trọng. Trong các đạo tràng khác, thứ tự truyền thừa rất được coi 

trọng. Chẳng hạn,  một vị Tăng có thể mới xuất gia chưa lâu nhưng vì là đệ 

tử của  một  vị  ngang  vai  với  thầy của  vị  Trụ trì  hay  người thuộc thế  hệ cao 

hơn,  nên được coi  là sư thúc, sư bá, thái sư thúc. Các  vị  Tăng khác dù cao 

tuổi hơn, giới lạp cao hơn nhưng thuộc vai vế thấp hơn, vẫn phải lễ kính vị 

Tăng trẻ tuổi này. 

70 . Nguyên văn là Tô Thản. Người Hoa khi xưa thường gọi thủ phủ của một 

địa  phương  là  Thản.  Tô  Thản  là  thủ  phủ  của  đất  Tô  Châu,  tức  thành  Tô 

Châu. 

71 . Pháp yếu: Những chỗ quan trọng, cốt lõi của một pháp môn. 

72 . Sử:  Tên  gọi khác của phiền  não,  gọi đầy đủ  là Chánh  Sử. Do phiền  não 

sai khiến chúng ta luân hồi trong sanh tử nên phiền não được gọi là Sử (sai 

khiến).  Chúng  còn  được  gọi  bằng  một  danh  từ  khác  là  Tùy  Miên.  Sử  nói 

chung gồm mười thứ, Thân Kiến, Biên Chấp Kiên, Tà Kiến, Kiến Thủ Kiến, 



Giới  Cấm  Thủ  Kiến  do  tánh  chất  của  nó  khá  mạnh  mẽ,  ảnh  hưởng  rất  lớn 

đến  sự  chấp  trước,  vọng  tưởng  nên  gọi  là  Ngũ  Lợi  Sử (năm  Sử  nhạy  bén). 

Còn tham, sân, si,  mạn,  nghi  xét  về tánh chất, tác dụng  yếu  hơn  nên  gọi  là 

Ngũ Độn Sử (năm Sử chậm lụt). 

73 . Ngũ Bất Hoàn Thiên, còn gọi là Tịnh Cư Thiên (Śuddhāvāsa), Ngũ Tịnh 

Cư  Xứ,  Ngũ  Na  Hàm  Thiên,  là  nơi  bậc  thánh  nhân  Tam  Quả  Thanh  Văn 

sống, bao gồm các cõi trời: 

1. Vô Phiền Thiên (Avrha): cõi trời  này không còn khổ  vui, không còn  hết 

thảy phiền não xen tạp. 

2. Vô Nhiệt Thiên (Atapa): không còn hết thảy nhiệt não. 

3.  Thiện  Kiến  Thiên  (Sudrśa):  Do  định  huệ  thấy  mười  phương  đều  trong 

lặng, không còn đắm trước vào trần cảnh. 

4.  Thiện  Hiện  Thiên  (Sudarśana):  sự  thấy  biết  rõ  ràng  tinh  diệu  hiện  tiền, 

thấy hết thảy sắc tướng là không, chẳng bị chướng ngại. 

5.  Sắc  Cứu  Cánh  Thiên  (Akanistha):  Lìa  bỏ  hết  thảy  các  sắc  cực  kỳ  nhỏ 

nhiệm, là chỗ thù thắng nhất trong Sắc Giới. 

Tuy  cùng  sống  trong  các  tầng  trời  này,  chư  Thiên  chẳng  thấy  được  các  vị 

thánh nhân. Do các vị thánh nhân sống trong cõi này không còn đọa xuống 

nhân gian nữa nên gọi là Ngũ Bất Hoàn Thiên 

74  .  Vô  Học  (Aśaiksa).  Bậc  thánh  nhân  tuy  đã  hiểu  rõ  chân  lý  Phật  giáo, 

nhưng chưa đoạn được  mê  hoặc, còn phải học  hỏi thì  gọi  là  Hữu  Học.  Bậc 

Vô Học thánh nhân đã thấu hiểu Phật pháp đến chỗ cùng cực, không còn mê 

hoặc để đoạn nữa, không cần phải học cách đoạn trừ mê hoặc, nên gọi là Vô 

Học. Như vậy, Vô Học thánh nhân là danh xưng khác của A La Hán. 

75 . Thô tế: Những phiền  não dễ thấy dễ  nhận biết  như  nóng  giận, tham  lam 

thì gọi là Thô, còn những phiền não khó nhận biết thì gọi là Tế. 

76 . Giác chiếu: quán sát cái tâm, khi vọng niệm khởi lên liền nhận biết ngay 

và tìm cách chế ngự, khuất phục nó. 

77 . Thoại đầu:  là  một câu  nói do các thiền sư dạy thiền sinh tham cứu  hòng 

ngộ được chân  tâm. Chẳng  hạn  như câu thoại  đầu  “thế nào là tiếng vỗ của 

 một bàn tay?”  



78  .  Ngũ  Trụ:  Còn  gọi  là  Ngũ  Trụ  Địa  Hoặc,  tức  Kiến  Hoặc,  Tư  Hoặc,  Vô 

Minh Phiền Hoặc gộp thành một trụ, bốn trụ kia là Dục Ái Trụ Địa, Sắc Ái 

Trụ  Địa,  Hữu  Ái  Trụ  Địa,  Vô  Minh  Trụ  Địa.  Do  hết  thảy  phiền  não  đều 

nương vào năm thứ này nên chúng được gọi là Trụ (nương ở, nắm giữ). Do 

chúng phát sanh ra các phiền não nên gọi là Trụ Địa. Sách Đại Thừa Nghĩa 

Chương, quyển 5, giảng: 

1. Kiến Nhất Thiết Xứ Trụ Địa: chính  là  Kiến  Hoặc  gồm  Thân  Kiến  v.v… 

trong tam giới. 

2.  Dục  Ái  Trụ  Địa:  gồm  phiền  não  trong  Dục  Giới,  ngoại  trừ  vô  minh  và 

Kiến  Hoặc,  chấp  vào  Ngũ  Dục  bên  ngoài  (Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc, 

Pháp). 

3.  Sắc  Ái  Trụ  Địa:  phiền  não  trong  Sắc  Giới,  không  tính  Kiến  Hoặc,  Vô 

Minh, không chấp vào Ngũ Dục bên ngoài, nhưng chấp vào sắc thân. 

4.  Hữu  Ái  Trụ  Địa:  phiền  não  trong  Vô  Sắc  Giới,  không  gồm  Kiến,  Vô 

Minh, đã bỏ  lìa chấp  trước tham  Sắc, nhưng  vẫn còn  yêu  mến cái thân của 

chính mình. 

5.  Vô  Minh  Trụ  Địa:  tức  hết  thảy  vô  minh  trong  tam  giới.  Vô  minh  là  cái 

tâm si ám, là cội gốc của hết thảy phiền não. 

Duy  Thức  Tông  chủ  trương  bốn  món  Trụ  đầu  là  chủng  tử  của  Phiền  Não 

Chướng,  món  cuối  là  chủng  tử  của  Sở  Tri  Chướng.  Tông  Thiên  Thai  gọi 

món đầu tiên là Kiến Hoặc, ba món giữa là Tư Hoặc, món cuối là Vô Minh 

Hoặc. Họ gọi chung Kiến Tư Hoặc là Giới Nội Hoặc (phiền hoặc trong tam 

giới), còn Vô Minh Hoặc là Giới Ngoại Hoặc. 



79  .  Hòa  thượng  (upâdhyâya):  còn  được  phiên  âm  là  Hòa  Xà,  Hòa  Xã,  Cốt 

Xã,  Ô  Xã,  dịch  nghĩa  là  Thân  Giáo  Sư,  Lực  Sanh,  Cận  Tụng,  Y  Học,  Đại 

Chúng  Sư.  Những  từ  ngữ  này  đều  hàm  nghĩa  là  vị  thầy  dạy  thân  thiết,  có 

công năng tăng trưởng huệ mạng Pháp Thân cho đồ đệ, là bậc đức cao giới 

hạnh  tinh  nghiêm  đáng  làm  bậc  thầy  gương  mẫu  cho  mọi  người.  Theo  Tứ 

Phần Luật, Hòa Thượng phải là một vị tỳ-kheo hội tụ đủ năm đức: Giữ vững 

tịnh  giới,  đủ  mười  tuổi  hạ,  thông  hiểu  tạng  Luật,  thông  đạt  Thiền  tư,  có  trí 



huệ  sâu  xa.  Theo  các  nhà  nghiên  cứu,  từ  ngữ  upâdhyâya,  bị  biến  âm  sang 

tiếng Kuche (Cưu Ty, hoặc Quy Tư) là pwâjjhaw. Từ ngữ này lại bị biến âm 

lần  nữa qua cách đọc của  người  Khotan (Vu Điền) thành  Khosha, rồi  lại bị 

người Hán đọc trại âm một lần nữa thành Hòa Thượng (He shang). Về sau, 

chữ Hòa Thượng được dùng như danh xưng tỏ vẻ tôn trọng với Tăng sĩ. 



80 . Tam Đàn Đại Giới: Quy củ truyền thọ giới pháp, chia làm ba giai đoạn: 

sơ  đàn,  nhị  đàn  và  tam  đàn.  Sơ  đàn  truyền  Sa  Di,  Sa  Di  Ni  giới,  nhị  đàn 

truyền Tỳ Kheo, Tỳ Kheo Ni giới, tam đàn truyền Bồ Tát giới. Khi Sơ Đàn 

và Nhị Đàn đã xong, Phật tử tại gia mới được dự Tam Đàn cùng với chúng 

xuất  gia thọ  Bồ  Tát Giới.  Truyyền  Tam Đàn Đại Giới phải  hội đủ Tam  Sư 

(Đắc Giới Hòa Thượng, Yết Ma A Xà Lê, Giáo Thọ) và bảy vị tôn chứng A 

Xà Lê đóng vai trò chứng minh. Thông thường đàn truyền giới được cử hành 

trong ba ngày liên tiếp 



81 . Phương trượng là cái thất vuông vức mỗi bề vừa đúng một trượng, là chỗ 

ở  của  vị  trụ  trì  trong  Thiền  Tông.  Còn  gọi  là  U  Trượng,  Chánh  Đường, 

Đường Đầu. Chữ “tùng  lâm” chỉ chùa  miếu  nơi  Tăng chúng tụ tập cùng ở, 

thường  dùng  để  chỉ  chùa  Thiền  Tông.  Thoạt  đầu,  tại  Ấn  Độ,  trong  những 

khu rừng cây thanh tịnh ở ngoài thành thị thường lập tinh xá cho Tăng chúng 

ở. Danh từ Tùng Lâm (rừng rậm) phát xuất từ đó. Sách Đại Trí Độ Luận lại 

giảng  là  vì Tăng chúng tụ tập  như rừng  nên  gọi  là  Tùng  Lâm. Về sau, chữ 

“tùng lâm” dùng để chung các chùa miếu lớn, còn tùng lâm của Thiền Tông 

thường gọi là Thiền Lâm. 



82 . Phật sống (hoạt Phật): Tiếng Tây Tạng là hpbrulsku, người Mông Cổ gọi 

là Khutuktu hay khutukutu (thường phiên âm là Hô Đồ Khắc Đồ, nghĩa là tự 

tại  chuyển  sanh).  Chữ  hpbrulsku  (thường  được  viết  theo  cách  phát  âm  là 

tulku) có nghĩa là hóa thân, chuyển sanh, là một cơ cấu truyền thừa riêng của 

Phật Giáo Tây tạng,  nhằm  giữ  vững  ngôi  vị  lãnh đạo  và thích  ứng  với tình 

trạng độc thân của người đứng đầu một dòng tu. Theo đó, một vị lạt-ma cao 

cấp  chết  đi,  sẽ  tái  sanh  trở  lại  trong  nhân  gian  hầu  tiếp  tục  tu  hành,  thống 

lãnh  dòng  tu  và  thực  hiện  bi  nguyện  cứu  độ  chúng  sanh.  Trước  khi  chết, 

người ấy thường để  lại di  ngôn  hay sấm  ngữ bí  hiểm  để các  môn đệ đi tìm 

xem  người  ấy  thác  sanh  vào  chỗ  nào,  rước  về  nuôi  dạy,  đào  tạo  trở  thành 



người  lãnh  đạo  tông  phái.  Những  vị  Tăng  chưởng  quản  một  phái  tu,  một 

dòng  tu,  thậm  chí  một  tu  viện  Tây  Tạng  thường  tự  xưng  là  hóa  thân  của 

Phật, Bồ Tát hay Tổ Sư  nào đó, chẳng  hạn Đại  Lai  Lạt Ma là  hóa thân của 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  Ban  Thiền  Lạt  Ma  là  hóa  thân  của  A  Di  Đà  Phật, 

trưởng dòng tu Sakyapa là hóa thân của Văn Thù Bồ Tát. Có lẽ vì thế người 

Tàu gọi họ bằng danh xưng Hoạt Phật. 

83  .  Vào  thời  vua  Càn  Long,  trong  năm  1807,  khi  các  phe  phái  tranh  chấp 

nhau về chuyện quyết định đứa bé nào  mới là hậu thân của Đại Lai Lạt Ma 

đời thứ tám thật sự, vua Càn Long đã gởi đến Lhasa một chiếc bình vàng, ra 

lệnh bỏ hai lá thăm ghi tên từng đứa bé vào, rồi bốc thăm quyết định. Khi có 

những tranh chấp về hậu thân của một vị tulku, cũng thường có chuyện bốc 

thăm để quyết định như vậy. 

84 .  Tông:  Tông  ở  đây  là  ý  nghĩa  chủ  yếu  của  một  bộ  kinh,  hay  chủ  trương, 

giáo  nghĩa  chánh  yếu  được  xiển  dương  bởi  một  bộ  kinh.  Hiểu  theo  nghĩa 

rộng,  tông  là  giáo  nghĩa  căn  bản,  chủ  đạo  của  một  pháp  môn.  Theo  Thiên 

Thai Tông, Tông chính là nội dung nhất quán của một bộ kinh hay một pháp 

môn. 

85  .  Do  chữ  Nam  Mô 南無 nếu  đọc  theo  giọng  Quan  Thoại  thông  thường  sẽ 

thành  Nán-wú  nên  ở  đây  Tổ  ghi  âm  bằng  chữ  Nạp-mạc納 莫 (âm  Quan 

Thoại là Nà-mó) để chỉ cách đọc mô phỏng âm Namo trong tiếng Phạn. 

86  .  Khóa  trình:  Thời  gian  tu  tập  nhất  định  trong  một  ngày,  thường  dùng  để 

chỉ một thời tụng kinh, niệm Phật hay tọa thiền. 

87 . Đồng nhân: Những người có cùng căn cơ với ta. 

88 . Đây là  một quan điểm mê tín của người dân Trung Hoa thời xưa. Họ tin 

rằng khi sanh làm người, ai nấy đều bị thiếu nợ một khoản tiền dưới âm phủ, 

nếu không đốt tiền giấy van vái trả nợ dần dần sẽ bị tổn phước giảm thọ, gặp 

nhiều  tai  nạn,  ác  mộng,  ba  hồn  bảy  phách  bị  suy  bại  nên  chết  yểu.  Khoản 

tiền giấy vàng bạc đốt để trả nợ gọi là Hoàn Thọ Sanh (quan điểm này được 

đề  cao  qua  ngụy  kinh  Thọ  Sanh).  “Gởi  kho”  là  đốt  tiền  giấy,  vàng  bạc  để 

tích trữ sẵn dưới âm ty như một hình thức gởi tiền tiết kiệm để dùng sau khi 

chết. 

89 . Thọ Sanh Kinh là một kinh do Đạo giáo ngụy tạo. Nội dung kinh nói năm 

Trinh Quán thứ 13 đời Đường, ngài Huyền Trang duyệt Đại Tạng Kinh, thấy 

nói rõ  mỗi  người khi được đầu thai  làm  người đều thiếu  một khoản  nợ  lớn 

tại âm phủ,  vị quan chủ  mạng của âm phủ sẽ truy tìm  người ấy  trong  nhân 

gian  để  đòi  nợ.  Người  nào  không  chịu  trả  khoản  nợ  ấy  bằng  cách  đốt  tiền 

giấy,  vàng  mã  trả  nợ  cho  âm  phủ,  đêm  ngủ  sẽ  gặp  nhiều  ác  mộng,  ba  hồn 



bảy phách vất vưởng, suy bại, sẽ bị mười tám thứ tai ương như đi đường bị 

trộm cắp, sanh  nở khó khăn, chết bất đắc  kỳ tử, bị trúng phong  mà chết, bị 

chết vì dịch tật, tai nạn xe cộ, bị vu cáo, bắt bớ, giam cầm, tàn tật v.v… Nếu 

người nào siêng năng trả tiền nợ thọ sanh sẽ được đủ mọi sung sướng, không 

tai dịch, không bị sao  xấu chiếu, ba đời  giàu sang, không  bao  giờ bị  nghèo 

khổ, khẩu thiệt v.v… 

Kinh Huyết Bồn (tên gọi đầy đủ là Phật Thuyết Đại Tạng Chánh Giáo Huyết 

Bồn Kinh) nói ngài Mục Kiền Liên đến huyện Truy Dương ở Vũ Châu thấy 

một địa ngục có hình dáng một cái chậu máu lớn rộng đến tám vạn bốn ngàn 

do-tuần,  đủ  mọi  khí  cụ  hành  hình.  Trong  ngục  có  nhiều  nữ  nhân  tóc  tai  rũ 

rượi, bị ngục tốt bắt uống máu mỗi ngày ba lần. Nếu không chịu uống sẽ bị 

quỷ sứ dùng gậy sắt đánh đập tàn nhẫn. Hỏi đến nguyên cớ, quỷ sứ đáp: “Do 

người nữ lúc sanh nở hoặc khi có kinh, máu dơ thấm đất, xúc phạm thần đất. 

Hoặc  tắm  gội  khiến  nước  sông,  nước  suối  bị  nhiễm  máu  dơ.  Người  khác 

không biết dùng nước ấy đem nấu trà cúng thánh hiền, Thiên đại tướng quân 

bèn ghi tội kẻ ấy. Sau khi chết bèn đọa ngục này. Muốn cứu giúp vong linh 

của mẹ thì phải tụng kinh này ba năm, lập Huyết Bồn thắng hội, thỉnh Tăng 

chúng tụng kinh này, hồn mẹ sẽ được giải thoát!” 

Kinh  Thái  Dương  (tên  gọi  đầy  đủ  là  Thái  Dương  Tinh  Quân  Bảo  Cáo),  có 

nội  dung  tán  tụng  thần  mặt  trời,  xin  trích  một  đoạn  như:  “Đỗng  dương  chí 

 thánh,  viêm  minh  thượng  chân,  chủ  Nam  cực  chi  dương  khuyết,  chưởng 

 nhân  thân  chi  hồn  phách,  quang  huy  thạnh  đại,  hành  vi  vạn  tượng  chi  tôn 

 đức cao minh, chủ thế chiếu chúng sanh chi mạng, chiếu hồi thiên địa thần 

 quang  trú  dạ  tuần  hành,  khu  nữu  âm  dương,  viêm  phách  oai  thí  hách  liệt, 

 phàm mông quang chiếu, thật lại sanh thành, đại bi, đại nguyện, đại thánh 

 đại từ Nhật Cung Thái Dương Ân Quang Phổ Chiếu Thiên Tôn”  (tạm dịch: 

Đức  Nhật  Cung  Thái  Dương  Ân  Quang  Phổ  Chiếu  Thiên  Tôn  đại  bi,  đại 

nguyện, đại thánh, đại từ, là bậc chí thánh, dương khí thông suốt, là bậc chân 

thật  tột  bậc  về  mặt  nóng  sáng,  làm  chủ  cửa  Dương  nơi  mặt  cực  Nam,  nắm 

giữ  hồn phách của con  người, rực  rỡ vô cùng, có đức cao vời  hơn  mọi  vật, 

chủ  trì  việc  chiếu  soi  sanh  mạng  của  chúng  sanh,  ngày  đêm  đi  tuần  hành 

chiếu soi trời đất, duy trì âm dương. Ngài có bản chất ấm nóng, oai dũng ban 

bố  sự  chói  ngời,  phàm  những  gì  được  chiếu  soi  đều  nhờ  Ngài  mà  sanh 

thành).  Tiếp  đó  là  bài  kệ  thần  Thái  Dương  tự  khoe  công  đức:  “Trên  trời 

 không  ta  không  ngày  đêm,  dưới  đất  không  ta  chẳng  tăng  trưởng,  thần  nào 

 cũng có người tôn kính, chẳng ai kính ta thần Thái Dương! Mười chín tháng 

 Giêng Thái Dương sanh. Nhà nhà niệm Phật thắp đèn hồng, ai truyền được 



 kinh Thái Dương này, cả nhà già trẻ không bị sao hạn. Ai không truyền tụng 

 kinh Thái Dương, địa ngục cửa mở ngay trước mắt….”  

Kinh Thái Âm có tên gọi đầy đủ là Thái Âm Tinh Quân Thánh Kinh, câu cú 

lủng  củng,  lộn  xộn,  có  toàn  văn  như  sau:  “Thái  Âm  Bồ  Tát  đi  về  phương 

 Đông,  mười  tầng  địa  ngục  chín  tầng  mở,  mười  vạn  tám  ngàn  chư  Bồ  Tát, 

 chư Phật, Bồ Tát xếp hàng hai bên, chư tôn Phật kính trọng, đất không mây, 

 hoa sen vọt khỏi mặt nước nở đầy đất, đầu đội tháp châu báu bảy tầng, Sa 

 Bà thế giới nhãn quang minh, một Phật báo trọn ân thiên địa, hai Phật báo 

 đáp ân phụ mẫu, cha mẹ còn sống tăng phước thọ, cha mẹ đã mất sớm siêu 

 thăng.  Nam-ma  Phật,  nam-ma  Pháp,  nam-ma  A Di  Đà  Phật,  thiên  la  thần, 

 địa la thần, người lìa nạn, nạn lìa thân, hết thảy tai ương hóa thành bụi. Có 

 ai niệm được bảy biến kinh Thái Âm, sống chết chẳng đến cửa địa ngục”.  

Kinh Nhãn Quang rất ngắn, chỉ gồm mấy câu như sau:  “Phật nói kinh Nhãn 

 Quang, mắt sáng là đèn tâm, hai bên tháp xá-lợi, hằng sa hậu thế Đại Tạng 

 kinh. Ngàn mắt ngàn tay tỏ rõ trong đời. Đại Trí Bồ Tát  phóng hào quang, 

 Văn Thù  Bồ  Tát cưỡi  sư  tử,  Phổ  Hiền  cưỡi  voi  chúa.  La Hán  đầy  khắp  hư 

 không đại địa, sương mù che phủ mắt bị quét sạch ngay!”  

Nội dung kinh Táo Vương (dân gian thường gọi là kinh Ông Táo) như sau: 

Kinh này do chính đức Phật nói ra ở Ấn Độ, được các vị Tam Tạng pháp sư 

truyền  qua  Trung  Hoa, ông  Táo có danh  xưng  là Đông  Trù Tư Mạng,  theo 

dõi hành vi của  mọi người trong gia đình, ngày Ba Mươi  mỗi tháng tấu lên 

thiên đình, tùy theo hành vi thiện ác, trời sẽ giáng phước hay ban họa. Sinh 

nhật của ông Táo là ngày mồng Ba tháng Tám, gia chủ phải thắp hương, đốt 

đèn cúng  tế  mới được phước thọ, tụng  niệm kinh  này thì  học trò sẽ đỗ đạt, 

người  buôn  bán  hưng  vượng  v.v…  Cầu  đảo  ông  Táo  chí  thành  sẽ  thọ  đến 

chín  mươi  tuổi.  Kinh  cũng  khuyên  phải  giữ  bếp  cho  sạch  sẽ,  không  được 

khua  khoắng  nồi  xoong  trong  bếp,  không  được  cởi  trần  trước  bếp,  không 

được khạc nhổ, không được mắng chửi trong bếp, không đem dép dính phân 

súc vật vào bếp, không đem vỏ tỏi, lông xương gà vịt vào bếp v.v… 

Thai  Cốt  Kinh  là  kinh  nói  về  sự  hình  thành  con  người  trong  thai  mẹ,  bắt 

chước thô thiển vụng về kinh Báo Ân nhà Phật. Xin trích một đoạn:  “Tháng 

 thứ tư, thai tăng trưởng, tứ chi đã định, sanh chân trước, sau sanh tay, thu 

 hạ xuân đông, sanh hai tay, khi sanh hai tay, rút rỉa huyết mạch của mẹ. Khi 

 sanh hai chân, thấu đến huyệt Huyền  Quan, mạch máu nhảy mạnh, [người 

 mẹ] đi trên đất bằng như trèo núi cao, đầu gối đau nhức”… 



Kinh Diệu Sa rất ngắn, kinh văn lộn xộn, câu cú không hoàn chỉnh, nội dung 

như sau:  “Diệu Sa Quán Thế Âm ngồi thuyền qua biển cả, thuyền chở ngập 

 sâu năm trăm (không rõ năm trăm cái gì? Năm trăm tấc chăng?),  biển cả dậy 

 sóng  gió,  thỉnh  được  kinh  Diệu  Sa.  Phật,  Phật,  Phật,  ba  mươi  sáu  vạn  ức 

 Phật,  hai  mươi  chín  ngàn  vô  số  Phật,  năm  trăm  tạng  hằng  hà  sa  số  Phật, 

 tám vạn thông minh trí huệ Phật, niệm đức Đương Lai Di Lặc Phật, hết thảy 

 các Phật trong Tinh Tú thiên cung, Phật nhiều như những hạt bụi nhỏ nhặt 

 trên mặt đất,  Phật nhiều  như những  hạt mưa li ti trong bảy ngày bảy đêm, 

 Phật  nhiều  như  số  cát  đọng  hai  bên  bờ  sông,  Phật  nhiều  như  số  lá  trong 

 vườn  thiên  hạ,  cành  cành  lá  lá  quang  minh  Phật,  đức  Phật  Thế  Tôn  trong 

 pháp hội Linh Sơn, ông bà cha mẹ bảy đời Phật, hết thảy Phật trong ba đời, 

 có ai trì niệm kinh Diệu Sa, hiềm rằng trên cầu thấy phân minh! Bốn quyển 

 Diệu Sa là một tạng, thiên hạ quỷ thần chẳng dám xâm phạm, Di Đà đồng tử 

 cầm chuông vàng, lắc liền mấy tiếng địa ngục trống rỗng, Diêm La thiên tử 

 được  thành  Phật,  hết  thảy  chúng  sanh  lìa  địa  ngục”.  Chúng  tôi  không  tìm 

được tài liệu về bản kinh Phân Châu. 



90  .  Phá  địa  ngục,  phá  huyết  hồ  là  những  lễ  lạc  do  tà  sư  Trung  Hoa  bày  ra. 

Tăng chúng làm những mô hình địa ngục, hồ máu bằng giấy, tăng chúng đọc 

kinh,  vẽ  bùa,  đốt  bùa,  chạy  quanh  đàn  tràng,  hô  hoán  điều  động  quỷ  thần, 

dùng tích trượng đục thủng địa  ngục,  hồ máu, cho rằng  làm  như thế sẽ cứu 

được vong linh ra khỏi địa ngục. 

91 . Sức Chung Tân  Lương  là  một tác  phẩm do ông  Lý Viên Tịnh soạn  với 

nội dung hướng dẫn cách thức chuẩn bị cho thời khắc lâm chung và phương 

pháp trợ niệm nhằm đảm bảo người tu Tịnh nghiệp lúc lâm chung không bị 

phá hoại chánh niệm. Sách này chia làm bốn phần: 

1. Sức Chung Chương Trình: người tu Tịnh Độ phải dặn dò gia đình, bạn bè 

cách  xử trí  như thế  nào khi  người ấy để  lâm chung, cách thức trợ  niệm, an 

táng sao cho người chết giữ được chánh niệm. 

2.  Sức  Chung  Ngôn  Luận:  Tập  hợp  những  lời  dạy  về  chuẩn  bị  lâm  chung 

của các cổ đức. 

3. Dự Tri  Lợi  Hại: những phân tích  về  lẽ  lợi  hại khi  lâm chung  như không 

nên  khóc  lóc,  sát  sanh,  bày  vẽ  phô  trương  như  buộc  người  chết  ngồi  xếp 

bằng, thay áo, tắm rửa trong khi người sắp chết còn đang thở hắt ra. 



4.  Sức  Chung  Thật  Hiệu:  Những  bằng  chứng  vãng  sanh  do  dự  bị  chu  đáo 

cho phút lâm chung. 



92 . Chân Đễ: Tình thương yêu, hòa thuận đối với anh em. 



93 . Thị trấn Nam Tầm thuộc thành phố Hồ Châu, tỉnh Chiết Giang. 



94 . Dị loại: Khác chủng loại. Do loài vật không thuộc loài người nên thường 

được gọi là Dị Loại. 

95 . Nguyên văn:  “Điểu, thú, ngư, miết hàm nhược”.  Trong bài tựa cho cuốn 

Vệ  Sinh  Tập,  Tổ  đã  giải  thích:  “Nhược  là  thuận.  Hàm  Nhược  có  nghĩa  là 

 đều  được  thuận  theo  thiên  tánh,  chẳng  vướng  mắc  nỗi  khổ  bị  sát  hại” .  Ở 

đây, chúng tôi chỉ dịch tóm gọn là  “chim, thú, cá, ba ba đều được sống yên 

 vui”.  

96 . Tử Sản (không rõ năm sinh – mất năm 522 trước Công nguyên), tên thật 

là Công Tôn Kiều, tự Tử Sản, hiệu là Tử Khương, sống vào thời Xuân Thu, 

người  nước  Trịnh.  Ông  chính  là  dòng  dõi  của  Trịnh  Mục  Công,  nổi  tiếng 

thông minh từ nhỏ, rất giỏi về cai trị, làm chức Khanh đời Trịnh Giản Công, 

chấp chính suốt hai mươi ba năm, rất nhân từ. Ông tiến hành nhiều cải cách 

quan  trọng,  chỉnh  đốn  quyền  tư  hữu  ruộng  đất  của  quý  tộc  để  nông  dân  có 

ruộng làm, định lại sắc thuế cho hợp lý hơn. Ông là người đầu tiên cho biên 

soạn hình luật và cho khắc tân luật lên một cái đỉnh to đặt trong cung vua để 

mọi  người  đều  được  biết  luật.  Ông  chủ  trương  thuyết  Nhân  Bản,  và  cũng 

được  coi  là  một  trong  những  Nho  Gia  điển  hình  trước  thời  Khổng  Tử. 

Không rõ chuyện nuôi cá của ông ta được trích từ điển tích nào. 



97 . Đời Xuân Thu,  Tùy Hầu (vua nước Tùy) đi ra ngoài chơi thấy một con 

rắn bị người ta đánh gần chết, vứt trên vệ đường, động lòng thương xót, liền 

sai tùy tùng  đem thuốc cứu  rắn, rồi đem thả đi. Ít lâu sau, rắn từ sông  ngoi 

lên,  nhả  tặng  vua  một  viên  minh  châu  để  báo  ân  cứu  mạng.  Do  vậy,  viên 

ngọc ấy thường  được  gọi  là  Tùy  Hầu Châu,  hoặc  Linh Xà Châu. Sách Sưu 

Thần Ký mô tả viên ngọc ấy như sau:  “Kích thước tròn trặn chừng một tấc, 

 trắng muốt, ban đêm tỏa ánh sáng, có thể soi sáng cả gian phòng”.  





98  .  Có  lần  Dương  Bảo  vào  Hoa  Sơn  thấy  con  chim  sẻ  bị  thương  rơi  xuống 

đất,  máu  me  bê  bết,  cảm  thương  ông  liền  đem  về  băng  bó,  chăm  sóc,  khi 

chim  lành bèn thả đi. Chim tha đến bốn cái chén  ngọc,  lại  nói: “Mong con 

cháu ông sẽ trắng trong, tinh thuần như bạch ngọc”. Đêm ấy, ông mộng thấy 

một  vị  trời  mặc  áo  vàng  đến  bảo:  “Tôi  là  con  chim  sẻ  vàng  được  ông  cứu 

mạng.  Tôi  vốn  là  sứ  giả  của  Tây  Vương  Mẫu,  bị  thương  giữa  đường.  May 

được ông cứu giúp, nay được trở về Nam Hải nên đến đáp tạ”. Về sau, con 

cháu ông đều nổi tiếng đức hạnh, hiển đạt. 

99  .  Nhan  Chân  Khanh  (707-784),  tự  Thanh  Thần,  thường  được  gọi  là  Lỗ 

Công (vì ông được phong chức Lỗ Quận Khai Quốc Công), là một thư pháp 

gia nổi tiếng thời Đường. Tuy cũng là thi nhân, thơ ông không nổi tiếng như 

các  nhà  thơ  khác  thời  Thịnh  Đường.  Tài  thư  pháp  của  ông  được  người 

đương  thời  bình  luận:  “Phóng  khoáng  nhưng  không  buông  tuồng,  dễ  dãi 

 nhưng không vụng về, đặt bút viết xuống là được ngay”.  Lối viết Khải Thư 

của ông được coi  là  mẫu  mực cho  mọi  hành  giả  viết chữ Khải Thư về sau. 

Ông còn được coi là truyền nhân của Trương Húc về lối chữ Thảo. 

100 . Quan  quả cô độc: Quan  là  góa  vợ, quả  là góa chồng, cô  là  mất cha  mẹ, 

độc là không con cái. 

101 . Vợ chồng sống hạnh phúc đến già với nhau. 



Document Outline


	DUYÊN KHỞI

	LỜI TỰA TỰ ĐỀ

	LỜI TỰA CHO TÁC PHẨM ẤN QUANG ĐẠI SƯ KHAI THỊ LỤC

	TRIỆT NGỘ ĐẠI SƯ KHAI THỊ

	THƯỢNG HẢI HỘ QUỐC TỨC TAI PHÁP HỘI PHÁP NGỮ

	Ngày thứ nhất : Niệm Phật, ăn chay là căn bản để hộ quốc tức tai

	Ngày thứ hai : Bàn về nhân quả báo ứng và sự giáo dục trong gia đình

	Ngày thứ ba : Trần thuật nguyên lý nhân quả và nêu sự thực làm chứng

	Ngày thứ tư : Giảng về nhân quả lớn lao để thành Phật và lược giải Tứ Liệu Giản

	Ngày thứ năm : Giải thích sơ lược về giáo nghĩa Lục Tức của tông Thiên Thai, kiêm giảng về việc ăn chay, phóng sanh

	Ngày thứ sáu : Dùng Chân Ðế và Tục Ðế để phá trừ kiến chấp và trần thuật những chuyện linh cảm gần đây

	Ngày thứ bảy : Giảng về tội đại vọng ngữ và những sự như đại hiếu trong nhà Phật, trí tri cách vật, thật thà niệm Phật v.v…

	Ngày thứ tám : Pháp hội đã viên mãn, giảng Tam Quy, Ngũ Giới và các nghĩa lý trọng yếu dành cho người niệm Phật





	PHỤ LỤC

	1. Pháp ngữ khai thị của lão pháp sư khi từ Thượng Hải trở về chùa Linh Nham

	2. Một lá thư gởi khắp

	3. Ba điều quan trọng nhất lúc lâm chung (Lâm chung tam đại yếu)

	4. Sớ trùng tu ao phóng sanh chùa Cực Lạc ở Nam Tầm










cover_image.jpg
an-quang-dai-su-
khai-thi-tai-phap-
hoi-ho-quoc-tuc-tai





index-1_1.jpg





